
DOSSIER

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

2

Es
te

 tr
ab

aj
o 

es
tá

 b
aj

o 
un

a 
Li

ce
nc

ia
 C

re
ati

ve
 C

om
m

on
s A

tr
ib

uc
ió

n-
N

oC
om

er
ci

al
 4

.0
 In

te
rn

ac
io

na
l

SILÊNCIOS NO FEMININO 
MULTIPLICIDADES DE SENTIDO NA TRAGÉDIA GREGA

FEMALE SILENCES 
MULTIPLICITIES OF MEANING IN GREEK TRAGEDY

María de Fátima Silva
Universidade de Coimbra (Portugal)

fanp13@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5356-8386

RECIBIDO: 28/02/2025  
ACEPTADO: 10/04/2025

RESUMO 
O silêncio, como expressão de sentimentos e emoções, ganhou um lugar privilegiado na literatura 
grega, com particular destaque para a tragédia. Nas suas paródias à arte rival, o comediógrafo 
Aristófanes atribuiu a Ésquilo uma perícia notável na utilização desse recurso. Mas o testemunho 
de tragédias conservadas e fragmentárias não deixa dúvidas sobre a expansão que o silêncio teve 
na cena de Sófocles e de Eurípides. Dados os limites desta reflexão, centraremos a nossa análise 
em alguns exemplos bem sucedidos de silêncios femininos.

Palavras chave: Ésquilo, Níobe, Eurípides, Andrómeda, Alceste, Fedra. 

ABSTRACT 
Silence, as expression of feelings and emotions, gained a privileged place in Greek literature, 
particularly in tragedy. In his parodies of the rival art, the comedian Aristophanes attributed to 
Aeschylus a remarkable expertise in using this resource. But the testimony of preserved and frag-
mentary tragedies leaves no doubt about the expansion that silence had on the stage of Sophocles 
and Euripides. Given the limits of this reflection, we will focus our analysis on some successful 
examples of female silences.

Keywords: Aeschylus, Niobe, Euripides, Andromeda, Alcestis, Phaedra.

RESUMEN 
El silencio, como expresión de sentimientos y emociones, adquirió un lugar privilegiado en la lite-
ratura griega, sobre todo en la tragedia. En sus parodias del arte rival, el comediógrafo Aristófanes 
atribuía a Esquilo una notable pericia en el uso de este recurso. Pero el testimonio de tragedias 
conservadas y fragmentarias no deja lugar a dudas sobre la expansión que el silencio tuvo en la 
escena de Sófocles y Eurípides. Dados los límites de esta reflexión, centraremos nuestro análisis 
en algunos ejemplos exitosos de silencios femininos.

mailto:fanp13@gmail.com


3

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

Palabras clave: Esquilo, Níobe, Eurípides, Andrómeda, Alceste, Fedra.  

O silêncio, para quem tem cabeça, é no convívio uma vantagem. 
Eurípides, Éolo, fr. 29 Kannicht

1. INTRODUÇÃO

Construído sobre uma pluralidade de recursos e de estratégias, o teatro inclui entre as suas ferra-
mentas mais constantes o texto, ou seja, as potencialidades da palavra. Mas essa valência compor-
ta o que poderia chamar-se um polo positivo – a palavra nas suas múltiplas expressões e objetivos 
– e um outro negativo, ou seja, a sua ausência, a não-palavra, o silêncio, também ele infinitamente 
poderoso nas suas conotações.

Vários são os testemunhos que apontam no sentido da consciência que os autores paradig-
máticos da tragédia grega, Ésquilo, Sófocles e Eurípides, tinham do potencial deste recurso. A 
caricatura adiantada por Aristófanes dos silêncios esquilianos (Rãs 911-920), como uma marca 
de identidade do velho poeta, convidou a posterioridade a associar em particular a Ésquilo o si-
lêncio dramático e a reconhecer a sua influência nos poetas que se lhe seguiram. Porque as peças 
conservadas, bem como as fragmentárias, de Sófocles e de Eurípides, não deixam dúvidas sobre a 
projeção e maleabilidade do mesmo motivo nas suas criações.

O cômputo geral aponta para uma variedade de utilizações que vai além do que se poderia in-
cluir nos limites deste estudo. Impõe-se, por isso, alguma restrição. Assim sendo, a nossa proposta 
vai circunscrever-se a uns poucos exemplos vistosos de silêncio feminino, em contextos de tensão 
doméstica,1 por reconhecermos que as circunstâncias de vida ou de caráter fazem das mulheres 
protagonistas naturais dessa atitude. Mais ainda: vamos limitar-nos a episódios de Ésquilo e de 
Eurípides, por entendermos inevitável recorrer ao primeiro dos dois poetas como paradigma, e ao 
segundo – “o eterno inimigo das mulheres” no dizer de Aristófanes – como um bom exemplo de 
maleabilidade no uso dessa convenção dentro dos seus múltiplos retratos da condição feminina. 

Não deixa de haver, no que parece uma convenção forte no teatro, um paradoxo: que as mu-
lheres, que o retrato cómico – não desmentido, ou mesmo justificado pela cena trágica – identi-
fica como incontroláveis tagarelas, sejam também utilizadoras qualificadas do silêncio. Ou seja, a 
imagem da mulher silenciosa não significa, em cena, apenas um recurso para transmitir discrição, 
temor, debilidade, sofrimento ou luto;2 pode representar também um estratagema ou arte que ela 
manipula com habilidade, de forma estudada ou quase intuitivamente, e que lhe garante a vitória 
sobre quem se oponha aos seus desígnios, de sedução, vingança, ou de qualquer outro objetivo 

1  Pretendemos desta forma justificar, por exemplo, a exclusão do silêncio de Cassandra, sem dúvida o mais expres-
sivo da utilização deste recurso por Ésquilo nas peças conservadas, de resto já brilhantemente analisado por Taplin 
em vários dos seus estudos (1972, 1977, 1978).
2  Observa Segal: “O efeito mais severo da miséria ou terror é a mudez paralisadora da língua e o silenciar da voz, 
que transmite medos ou os comunica a outros para conseguir socorro e consolo” (1993, p. 17). 



4

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

pessoal. Mas será sempre uma reação em que um cúmulo de emoções retira a alguém a normal 
capacidade de as verbalizar. 

A plenitude de efeito conseguida pelo silêncio depende também dos que são dele participantes 
ou testemunhas diretas. A surpresa, ansiedade, aflição que os domina é uma primeira evidência 
da repercussão do mutismo e, sem dúvida, uma outra forma de comunicação humana. 

2. O SILÊNCIO FEMININO DENTRO DOS LIMITES DA CONVENÇÃO 
SOCIAL

Ino – Eu sei tudo aquilo que alguém bem nascido deve saber, 
manter o silêncio quando é devido, e falar quando é oportuno, 

ver o que há que ver e não ver o que não convém. 
Dominar os instintos. Pois embora me encontre na desgraça, 

fui educada com maneiras livres. 
Eurípides, Ino fr. 413 Kannicht

Naturalmente que o primeiro silêncio que nos ocorre quando se trata da mulher é aquele que a 
convenção social ateniense impõe à sua condição.3 Tucídides, através do testemunho de Péricles 
(2, 46), elogia esta atitude discreta como a conveniente para a mulher com status e dignidade. Mas 
o percurso de vida, cruzado por erros, dificuldades, sofrimentos e perdas, trará fatalmente no fu-
turo, a uma moça, como a uma esposa ou mãe, o confronto com experiências limite; e, nesse caso, 
o silêncio associa, à discrição, dor, ou luto, o ressentimento e a vingança, aprofundando o que era 
respeito pela etiqueta social com outras conotações emocionais, temíveis ou mesmo reprováveis. 
O silêncio pode, por isso, considerar-se um traço de comportamento natural e particularmente 
compatível com a condição e sensibilidade femininas.

Embora não seja conhecida a data de apresentação da Níobe esquiliana, parece indesmentível 
que a impressão causada pelo seu silêncio tenha perdurado através dos tempos e, de alguma for-
ma, servido de modelo para a revisitação do motivo. É o que se pode inferir da referência que lhe é 
feita, como emblemática do estilo dramático de Ésquilo, por Aristófanes, em Rãs 991-993, quando 
mais de meio século o afastava da morte do velho poeta.4 

Era bem conhecido o mito de Níobe, mulher do tebano Anfíon, punida por um ato de hybris.5 
Orgulhosa dos seus muitos filhos, sete rapazes e sete raparigas, ela ousou desvalorizar a materni-

3  Vide Blok, 2001, pp. 95-116.
4  A mesma impressão é confirmada pela Vida de Ésquilo, p. 3, 10, que descrevia: “Na Níobe, até ao terceiro episó-
dio, a heroína ficava sentada sobre o túmulo dos filhos, de rosto velado, sem dizer palavra” (cf. ainda schol. Ésquilo, 
Prometeu 436, Eustácio, Odisseia p. 1941, 1, Ilíada 1343, 62). Sobre esta produção de Ésquilo, vide Silva, 1997 (2ª 
edição), pp. 192-193.  
5  O mito de Níobe tem já referência em Ilíada XXIV, 602-617. Ovídio, Metamorfoses VI, 146-312 expande o mo-
tivo da hybris associado a Níobe e a ira divina por que foi responsável. Os versos finais, o poeta latino dedica-os à 
petrificação de Níobe, causada pelo sofrimento limite que experimenta, “até a própria língua se congela no interior 
do palato / endurecido ...” (VI, 306); entre lágrimas, Níobe é levada para a sua terra, onde “fixada no cimo de um 



5

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

dade divina de Leto, limitada a dois, Apolo e Ártemis. Por isso os dois deuses foram encarregados 
de lhe dizimar a descendência, mergulhando-a numa dor infinita. Níobe refugiou-se então no 
monte Sípilo, morada do seu pai Tântalo, onde Zeus, apiedado, a converteu em estátua que ainda 
se podia ver chorando copiosamente.6 Talvez um dos tratamentos literários mais expressivos deste 
mito tenha sido a tragédia de Ésquilo, Níobe, de que Aristófanes, Rãs 911-913, 918-920 recorda 
ainda o impressionante silêncio na abertura da peça:

Eurípides	Antes de mais, sentava uma personagem sozinha, de véu pela cara,
		  um Aquiles ou uma Níobe, sem lhes mostrar o rosto,
		  um alarde de tragédia. Quanto a tugir ou mugir, nem pó!
		  .........................................................................................
Dioniso	 E por que é que o tipo procedia assim?
Eurípides	Por exibicionismo, para o espectador ficar sentado à espera,
		  até que a Níobe se dignasse dizer alguma coisa. Aí a peça prosseguia.

Solidão, imobilidade, isolamento são outras tantas pinceladas conectadas com o silêncio. Por sua 
vez a Vita Aeschyli 6 (cf. fr. 154a.5-7 Radt)7 vem confirmar a mesma inesquecível impressão já 
adiantada pela comédia a propósito da Níobe esquiliana: 

Há três dias já que, sentada sobre o túmulo,
ali fica imóvel, vivendo para os filhos mortos. 

Ao que o schol. Rãs 911 acrescenta ainda uma precisão importante:

Na Níobe, até ao terceiro episódio, a heroína ficava sentada sobre o túmulo dos filhos, de 
rosto velado, sem dizer palavra.

“Até ao terceiro episódio” sublinha a extensão, quase excessiva,8 do mutismo de Níobe. Entretanto, 
Ésquilo dava espaço a outras personagens, desde logo o coro, mas também alguém mais cuja iden-
tidade continua em discussão,9 para comentarem, interpelarem, interpretarem esse silêncio, ou 

monte, / desfaz-se a chorar, e ainda hoje do mármore jorram lágrimas” (VI, 311-312); tradução de Alberto, 2007. 
Um inventário sobre as principais menções deste mito na Antiguidade é feito por Henbest, 1972, pp. 1-3.
6  Pausânias 1, 21, 3 dá alguns pormenores sobre a divulgação e popularidade deste mito, não apenas no coração 
da cidade de Atenas, mas também em território asiático. E é justamente a imagem de sofrimento o que carateriza 
e identifica Níobe: “Na parte alta do teatro, nas rochas subjacentes à Acrópole, há uma gruta, encimada por uma 
trípode, em que estão Apolo e Ártemis a matar os filhos de Níobe. Esta Níobe, eu próprio a vi quando subi ao monte 
Sípilo. Trata-se de um penedo escarpado que, visto de perto, não tem nenhuma semelhança com uma mulher, em 
sofrimento ou seja no que for. Mas se nos afastarmos um pouco mais, parece que se vê uma mulher em pranto e de 
cabeça baixa”.
7  A que se somam os testemunhos de Eustácio, Sobre a Ilíada XXIV, 162, Sobre a Odisseia XXIII, 115.
8  É justamente “excessivas, à força de sobriedade” o qualificativo que Romilly (1961, p. 78) aplica a este tipo de 
personagens. Por sua vez Fitton Brown (1954, pp. 179-180) ensaia uma reconstituição da peça, obedecendo à infor-
mação de que o silêncio de Níobe se prolongava até ao terceiro episódio.
9  Talvez Antíope (sobre a controvérsia gerada pela atribuição desta fala, vide Taplin, 1972, p.  61, Radt, 1985, 
pp. 267-268), a mãe de Anfíon, o marido da heroína.



6

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

seja, introduzia uma abertura lírica na sua peça, ao mesmo tempo que ‘legendava’ a importância 
do mutismo da figura central. O objetivo é claramente denunciado pela paródia de Rãs: mobilizar 
a atenção do público perante o enigma que lhe era oferecido.

Os primeiros passos na vida adulta de uma mulher coincidem muitas vezes, na tragédia, com 
aquele momento crucial em que a pressão da infelicidade pode impor-lhe, de modo precoce, um 
processo de crescimento; nesse contexto, a multiplicidade de reações é infinita, e o silêncio tor-
na-se tão sonoro como as mais lancinantes lamentações. Na cena euripidiana, estas moças, em 
consequência de diferentes crises, são retiradas do recato da casa para viverem situações de uma 
violência atroz; a própria pressão dos acontecimentos e ameaças virá a forçá-las a abdicar do silên-
cio para pronunciarem apelos lancinantes. Parece que, de alguma forma, a transição do silêncio 
para a capacidade de expor os seus sentimentos com recurso à palavra constitui uma espécie de 
ritual de passagem, de uma imaturidade juvenil para comportamentos denunciadores de uma 
plenitude adulta. 

A Andrómeda que Eurípides tomou por protagonista de uma peça para nós perdida,10 mas 
apodada de “a mais bela peça de Eurípides” (schol. Aristófanes, Rãs 53), encarna o modelo de uma 
jovem, inexperiente e imatura, a viver uma situação de desespero e abandono extremos: presa a 
um rochedo, junto às costas da Etiópia, rodeada pelo silêncio da noite só quebrado pelos seus la-
mentos e pela solidariedade neutra da ninfa Eco (fr. 118; cf. Aristófanes, Tesmofórias 1008-1135),11 
a jovem aguardava a vinda de um monstro devorador. A condenação provinha de seu pai – Cefeu 
–, depois de um oráculo ou de o próprio Posídon o terem informado da exigência do sacrifício 
da filha, em punição da mãe, Cassiopeia, que havia desafiado as Nereides em matéria de beleza.12 
Certamente angustiado pela pressão dos seus súbditos, quando se tratava de salvar a sua terra, 
Cefeu experimentava a dor de decidir pela condenação da vítima. Iminente está uma inundação a 
penalizar o país e o cumprimento do resgate. Ao invés do modelo habitual no sacrifício humano 
em Eurípides, que tende a rodear a vítima dos parentes mergulhados, cada um a seu modo, numa 
dor profunda, o poeta sujeita Andrómeda a uma não menos penosa solidão. Tal como Níobe, ela 
sozinha ocupava a cena durante um largo tempo. Trata-se, portanto, de mais uma peça de Eurí-
pides centrada no sacrifício humano de uma donzela, desta vez conduzindo a um happy end: a 
salvação da vítima por um príncipe enamorado.

Andrómeda era colocada no centro das atenções e explorada, em todos os tons, a sua fra-
gilidade perante uma morte precoce, mas iminente. Parece fora de dúvida que à sua heroína o 
poeta concedia uma monódia de abertura (frs. 114-115a Kannicht) para dar voz ao tumulto de 
sentimentos que a torturava. Um diálogo lírico com companheiras da sua idade (frs. 119-122 
Kannicht), que constituíam o coro, vinha contribuir para adensar, agora num outro tom, o que 

10  A paródia feita ‘a quente’ por Aristófanes em 411 a.C., em Tesmofórias, permite datar com segurança a Andrómeda 
de Eurípides do ano anterior, 412 a.C., tendo em conta também a informação dos escólios. A ação decorria no am-
biente exótico da Etiópia, frente ao mar, onde presa a um rochedo Andrómeda aguardava a vinda de um monstro 
para a devorar.
11  Na paródia que elaborou da peça de Eurípides, em Tesmofórias, Aristófanes valorizou uma sequência de cenas, 
desde logo porque iniciais na peça, mas certamente também dotadas de uma particular novidade e expressividade: 
o lamento de Andrómeda repetido pela ninfa Eco, o diálogo lírico travado entre a heroína e o coro de jovens com-
panheiras, a entrada de um Perseu voador e o despertar da paixão entre os dois jovens, na comédia desviado para 
um tom fortemente sexual. 
12  Cf. Pseudo-Eratóstenes, Catasterismos 15-17, 36, Higino, Fábula 64, Ovídio, Metamorfoses IV, 670-671.



7

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

parecia uma condenação sem remédio. Andrómeda reconhecia que lhe estava vedada a realização 
de vida a que qualquer moça da sua idade poderia aspirar; a morte ameaçava frustrar esse passo 
que conduz da adolescência à maturidade.13 Era então que ocorria na peça uma reviravolta sur-
preendente: o salvamento, exigindo uma aproximação progressiva entre a jovem, sedutora na sua 
beleza virginal, e o herói apaixonado, desta vez na pele de Perseu.14

Tudo indica que à proclamação da angústia se sucedia o silêncio da discrição perante o desco-
nhecido que se aproximava em voo pelas alturas do firmamento. Estava em marcha o que Crepal-
di (2016, p. 358) chama “o apaixonar-se do jovem casal” (εἰς ἔρωτα πίπτειν, fr. 138),15 ou seja, uma 
cena de amor à primeira vista, importante no enredo da peça. Registemos que, no que parecia o 
instalar-se de uma nova convenção relativa ao despertar de um amor juvenil em cena, o silêncio 
aparecia como um ingrediente frutuoso para a caraterização da heroína.

A surpresa do herói perante a visão inesperada da vítima é particularmente expressiva da sua 
atitude (fr. 125): 

Ei! Que rochedo é este que vejo, cercado
pela espuma do mar? Que imagem de donzela,
esculpida em pedra que bem lhe reproduz a forma,
estátua saída de uma mão de artista?

Com este comentário, Eurípides reforça a imagem proporcionada por Andrómeda, na sua imobi-
lidade – tal como, na cena esquiliana que Eurípides tende a imitar de perto, uma situação conec-
tada com o silêncio – causada pelas cadeias, qual peça de arte, talhada em pedra bruta por uma 
mão de artista. Εἰκώ e ἄγαλμα, palavras com uma tonalidade técnica, reforçam esse diálogo entre 
a realidade de uma prisioneira, jovem e bela, e a perfeição de uma estátua.16 Mas, sem dúvida, à 
imobilidade de estátua Andrómeda ajustava um inesperado silêncio, fraturante para o público, 
que lhe assistira aos lamentos, e estranho para Perseu que, de tal tensão, esperava pelo menos um 

13  Também neste caso se impõe um paralelo com a Níobe esquiliana. O efeito do silêncio vibra com tanto mais 
aparato quanto envolvido por longas tiradas que o prolongam e comentam. No caso de Níobe seria o coro e talvez 
Antíope (vide supra nota 8), a mãe de Anfíon, o marido da heroína, a cumprir esse papel. Eurípides inverte agora 
as circunstâncias e atribui à própria Andrómeda, em articulação com o coro, a função de assumir esse contraste; 
depois de se multiplicar em lamentos e confidências, a heroína reduz-se ao silêncio perante a vinda do salvador, 
apagando-se de alguma forma para deixar a cena ao aparato da entrada de Perseu em voo. 
14  A ter em conta o testemunho de Aristófanes, o grande aplauso colhido por esta peça parece ter ficado a dever-se 
em boa parte ao tratamento do amor, dominador e “fulminante”, expresso, na versão cómica, pelas palavras πόθος 
(Rãs 53, 66-67) e ἵμερος (Rãs 59). 
15  Por sua vez Gibert considera que os testemunhos da Antiguidade deixam claro que a peça “ficou a dever muito 
do seu impacto à história de amor que contava, que realmente teria rompido um terreno novo no género trágico” 
(1999-2000, p. 76). A testemunhar esta mesma afirmação de novidade, os diversos comentadores acentuam que a 
expressão εἰς ἔρωτα πίπτειν não tem praticamente réplica para além deste fragmento de Andrómeda. 
16  Ovídio, Metamorfoses IV, 672-675, retoma a mesma imagem, no que se oferece como uma reformulação da 
versão euripidiana do mito: “não fosse a leve brisa mover os cabelos / e dos olhos deslizarem tépidas lágrimas, jul-
garia tratar-se / de estátua de mármore”; tradução de Alberto, 2007. Sobre a adaptação ovidiana do mito de Perseu 
e Andrómeda, vide Cristóbal, 1989, pp. 59-62. Esta é uma caraterística que fundamenta a intuição de Wright de que 
a Andrómeda de Eurípides de alguma forma “respondesse” à Níobe de Ésquilo – “A cena de abertura de Andrómeda 
(412 a.C.) contém elementos que se prestam a ser lidos como alusões visuais e temáticas à peça anterior” (2019, 
p. 266) –, hipótese para que o estudioso encontra diversos argumentos no testemunho da cerâmica e na hermenêu-
tica da cena.



8

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

apelo (Σιγᾷς; Σιωπὴ δ᾽ἄπορος ἑρμηνεὺς λόγων, fr. 126): “Calas-te? O silêncio é um intérprete 
impotente das palavras”. Este seria possivelmente um comentário de Perseu, atónito perante o 
silêncio de Andrómeda, em respeito pelas conveniências sociais.17 Dunn (2020, p. 949) percebe, 
no entanto, alguma reprovação nas palavras do herói perante a ineficácia do silêncio da jovem.

Perdida num território remoto, a renitência em falar agora que um viajante se interessa pela 
sua sorte parece condená-la sem apelo. E, numa tentativa de a animar a quebrar um obstinado si-
lêncio, Perseu insistia (fr. 127): “Donzela, que pena sinto ao ver-te suspensa!”. Em resultado deste 
estímulo, o silêncio finalmente rompia-se, de modo a, sem quebrar o pudor exigido a uma jovem, 
se encontrar forma de legitimar a conversa que ela travava com o desconhecido.18 A própria co-
miseração de Perseu iria com certeza demovendo a jovem, que via no interesse do desconhecido a 
oportunidade de uma súplica (fr. 128): “Estrangeiro, tem piedade da minha desgraça”; ou mesmo 
de uma proposta ousada (fr. 129a): “Aqui me tens, estrangeiro, se me quiseres como escrava, / 
como esposa, ou como serva”.

Tudo leva a crer que, consumada a vitória sobre o monstro e a libertação de Andrómeda, Cefeu 
e Cassiopeia se mostravam renitentes em dar satisfação ao compromisso assumido com o herói: o 
de conceder a Perseu a mão da jovem, pressionados pela concorrência de um outro rival a quem 
ela teria sido prometida. Nessa dificuldade, Andrómeda dava provas da sensatez de sempre ao 
decidir, em discordância com as reservas paternas, por vontade própria, seguir o seu salvador.19 
Do silêncio à expressão da sua vontade, a princesa da Etiópia dava mostras de um evidente cres-
cimento e maturidade.

Tal como acontece com Níobe, o contexto de luto será sempre uma oportunidade para fa-
zer valer, com pertinência, o silêncio. Particularmente significativa será aquela situação em que 
alguém faz luto por si próprio, como é o caso de Alceste disposta a morrer em substituição do 
marido, Admeto, quando a morte o reclama para si, colocada perante as suas últimas horas de 
vida. O ambiente que rodeia a casa na peça que Eurípides dedicou a este motivo, quando o coro 
se aproxima, é de profundo silêncio (“porque está em silêncio a casa de Admeto?”, Τί σεσίγηται 
δόμος Ἀδμήτου; Eurípides, Alceste 78), em sinal de que a dor baixou sobre uma família e lhe ani-
quilou a voz. Tanto mais estranho este mutismo geral, quando se esperariam os habituais – no 
quotidiano e na cena trágica – lamentos e gemidos (79). Mas afinal o silêncio calendariza a ação: o 
momento que se vive é o de passagem entre os dois limites que as correntes infernais estabelecem: 
Alceste ainda não morreu, mas também já não goza da plenitude da vida, está naquele limiar de 
passagem entre os dois momentos que definem a existência dos mortais. Esse é o tempo para calar 
a voz, antes de dar azo aos gritos e gestos de despedida: “se ela estivesse morta, eles não se cala-

17  Ovídio parece ter sido particularmente sensível a um vistoso silêncio de Andrómeda, justificado pelas con-
venções sociais; cf. Metamorfoses IV, 681-683: “De início, ela fica em silêncio (primo sillet illa), / não ousando, 
uma donzela, dirigir-se a um homem; não fosse / estar amarrada, teria coberto a face por modéstia com as mãos”; 
tradução de Alberto, 2007. 
18  Ovídio, Metamorfoses IV, 685-686, é também atento a este momento de rutura do silêncio e ao seu significado: 
“Tanta vez ele insistiu; até que, para não parecer querer ocultar / crimes realmente seus, ela revela o nome da sua 
terra e o seu, / e quão grande fora a confiança da mãe na sua própria beleza”; tradução de Alberto, 2007.
19  Cf. Pseudo-Eratóstenes, Cataterismos 17: “Ganhou essa distinção porque, após ter sido salva por Perseu, recu-
sou ficar com o pai e a mãe, e partiu com ele para Argos de sua própria vontade, manifestando nobreza de caráter. 
Eurípides afirma isto mesmo com clareza na peça que lhe dedicou”.



9

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

riam” (93). Portanto, o protagonismo vai para a morta / viva, antes de passar aos que a lamentam 
na consumação do fim.

Antes de trazer Alceste à vista do público, Eurípides antecipa-lhe a imagem através do teste-
munho de uma serva vinda do interior do palácio. A situação é de desespero, a jovem rainha dá 
todos os sinais de esmorecimento, o percurso da morte parece já inevitável. Mas antes, com uma 
dignidade esmagadora, ela própria prepara as suas exéquias; purifica o corpo com o banho derra-
deiro, enverga vestes condignas e dirige a Perséfone uma última prece em benefício daqueles que 
deixa órfãos, os filhos, muito em breve privados de mãe. É tempo de despedidas, do leito onde 
consumou a sua vida de esposa que remata em benefício do marido, de todos e de cada um dos 
servos que a acompanharam no seu trajeto de senhora da casa. Rodeada de emoções e de afetos, 
Alceste começa a esvair-se. O poeta convida-nos então a assistir a uma morte voluntária, não um 
suicídio, mas sobretudo um sacrifício em nome da salvação do senhor do oikos, seu rei e marido. 
O prolongamento da dor e da despedida é o expediente central para promover o efeito do mo-
mento por que todos esperamos, o de assistirmos, na presença da moribunda, ao seu passamento. 

Comprimida pelas alucinações que lhe antecipam a chegada ao Hades, Alceste tem ainda voz 
para um diálogo com Admeto em que se avalia a grandeza do sacrifício iminente, mas também 
as condições impostas ao beneficiário de tamanha generosidade. A rainha é protagonista de um 
sacrifício voluntário, sem dúvida, mas não isento de exigências para com os que lhe sobrevivem. 
É pesada a herança legada a Admeto, a interdição de um segundo casamento que traria aos órfãos 
uma madrasta, e a imposição de uma existência de luto de onde está excluído qualquer raio de luz. 
Com este testamento, a morte sela, no que parecia para sempre, os lábios de Alceste.

Assim seria, não fora o empenho de Héracles, o hóspede inoportuno e, apesar disso, recebido 
com generosidade, em retribuir a hospitalidade recebida com o resgate da morta das garras de 
Hades. Por isso, depois de avaliado o negrume da existência para os que lhe sobreviveram, Eu-
rípides repõe Alceste no centro da cena, tão silenciosa quanto no momento da partida. Héracles 
apresenta-se em companhia de uma mulher de rosto velado, tal como Níobe oculta e isolada do 
mundo que a cerca. E é em silêncio que ela assiste ao diálogo entre hóspede e hospedeiro. O que 
então se produz tem a aparência de uma ‘paródia’ do reconhecimento. Em primeiro lugar, porque 
não envolve diretamente os dois interessados, marido e mulher, é intermediado por Héracles pe-
rante a incredulidade renitente de Admeto e a imobilidade silenciosa de Alceste. As dúvidas não 
resistem à prova decisiva: o retirar do véu que oculta a desconhecida.20 A imagem é inconfundível, 
Admeto já se prepara para o abraço convencional, uma primeira barreira entre vida e morte acaba 
de ruir (1133-1134): “Ah rosto e corpo da minha querida mulher, eis que os detenho, quando já 
perdia a esperança de a voltar a ver”. Mas resta ainda vencer uma segunda etapa, como reconhece 
um Admeto surpreendido (1143): “Mas porque é que ela se mantém sem voz (ἄναυδος)?” Para o 
que Héracles dá a seguinte justificação (1144-1145): “Não é legítimo ouvir-lhe as palavras antes de 
a purificar do vínculo com os deuses infernais”.21 Ou seja, o silêncio ganha, na explicação do herói 
salvador, um sentido ritualístico traduzido pela necessidade de desvinculação da morte, a última 
cadeia a vencer para a plena assunção da vida. Sobre esta cena derradeira na peça, Segal comenta: 

20  É igualmente incontornável a sugestão, partilhada por vários comentadores, de que esta cena projeta uma es-
pécie de segundas núpcias, multiplicando gestos como o tocar das mãos ou o desvelar do rosto da noiva, próprios 
desses rituais; cf. Assaël, 2016, p. 155.
21  Sobre este ritual vide Trammell, 1941, pp. 144-150, Foley, 2001, p. 317, Markantonatos, 2013, p. 128.



10

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

“Alceste volta então a cena – silenciosa, passiva e no papel habitual em mitos de salvação – como 
alguém que foi salvo (como Dánae ou Andrómeda) por um herói que faz uma viagem perigosa, 
vence um monstro terrível e ganha uma vitória sobre a Morte” (1993, p. 86). 

 3. SILÊNCIO COMO ‘GRITO’ DE PAIXÃO

Que ninguém venha a saber o que se deve manter em silêncio. 
Uma pequena tocha chega para incendiar 

as costas do Ida. Assim também basta uma palavra dita 
a um só homem para todos os cidadãos saberem o que há  

que manter oculto. 
Eurípides, Ino fr. 411 Kannicht

Quando se trata de retratos do feminino, Eros tem um papel preponderante na tragédia de Eurípi-
des, muitas vezes associado à paixão adúltera de uma esposa e aos conflitos pessoais e domésticos 
que ela instala. A insistência com que o poeta retomou este motivo atraiu a atenção do público 
em geral e, sem dúvida, em particular dos seus críticos. Assim Aristófanes, ao caricaturar essa 
preferência, alude a Fedra como um paradigma das mulheres viciosas criadas por Eurípides – a 
par das Estenebeias e das Melanipas (Tesmofórias 497-498, 546-548, Rãs 1043-1044) –, que lhe 
valeram a fama de misógino. A história tendia a ser repetitiva, nos seus intervenientes e recursos: 
uma mulher casada enamorava-se loucamente por um jovem, sem se ver correspondida. Passan-
do por cima de escrúpulos e de pudor, essa mulher denunciava, caluniosamente, ao marido uma 
tentativa de assédio por parte do jovem, causando assim a morte de um dos dois ou de ambos. 

O episódio tinha tudo para ser explosivo do ponto de vista emocional. Considerando desde 
logo o caráter e comportamento da mulher apaixonada, vemo-la vítima de um furacão de sen-
timentos em conflito com os seus princípios, e dividida entre a paixão que a domina como uma 
verdadeira doença, e uma ousadia que lhe dá energia para ir até aos limites na batalha pelo amor. 
O seu dilema reside nesse combate entre o impulso natural e o código ético que a sua condição 
impõe.

É sabido que Eurípides dedicou ao mito de Fedra duas tragédias,22 que intitulou Hipólito – Hi-
pólito Kalyptómenos (“Velado”) e Hipólito Stephanephóros (“Coroado”)23 – e, embora o regresso 

22  A tendência para regressar, em novas produções, a mitos já tratados é clara em Eurípides. É o caso, por exem-
plo, entre as peças conservadas, da Ifigénia entre os Tauros e Ifigénia em Áulis, ou Electra e Orestes. Mas se tivermos 
em conta também as peças fragmentárias, o processo redimensiona-se. Do mito de Medeia, que ficou a dever a 
Eurípides uma das produções mais emblemáticas, a que se foca no episódio de Corinto, conservamos a versão inte-
gral de 431 a.C.; a ela associam-se as tragédias intituladas Filhas de Pélias e Egeu, que usavam outras fases do trajeto 
da amante de Jasão: a decorrida em Iolco, na Tessália, onde Medeia programou a eliminação do soberano Pélias, 
e aquela em que ela beneficia da hospitalidade do rei de Atenas, Egeu, garantida numa cena de Medeia. Dánae e 
Díctis são também títulos indicativos do ‘prosseguimento’ de duas fases da mesma lenda, como o são igualmente 
Estenebeia e Belerofonte, os dois Alcméon (Alcméon em Psófis e Alcméon em Corinto) e as duas Melanipa (Melanipa 
Sábia, Melanipa Cativa). 
23  Esta última versão, que conservamos na íntegra, foi apresentada em 428 a.C. Sobre a anterior, cuja data 



11

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

ao mesmo mito seja algo comum na produção do poeta, neste caso essa ocorrência parece ter 
tido motivos mais profundos. A hypothesis II de Hipólito Coroado, a peça que conservamos, elu-
cida-nos sobre os objetivos que levaram Eurípides a insistir no mito: “Este é o segundo Hipólito, 
também chamado Hipólito Coroado. É evidente que foi composto depois do outro, já que o que lá 
havia de indigno e escandaloso foi corrigido nesta segunda peça”. Fica, portanto, claro que a peça 
que possuímos é a segunda, escrita pela necessidade que o autor sentiu de corrigir alguns pontos 
polémicos em relação ao perfil de Fedra, que teria chocado os Atenienses pela sua ousadia. Alguns 
fragmentos conservados do Hipólito I podem dar consistência a estes testemunhos, somados a 
perceções hipotéticas, como a acusação caluniosa, feita de viva voz, por uma Fedra vingativa, ou 
um suicídio retardado para um momento derradeiro, em que tudo está perdido, morto o jovem, 
como uma espécie de fuga a responsabilidades.24

Independentemente da discussão gerada pela ‘omissão do escandaloso’ na nova versão da peça 
– uma vez que, no essencial, o erro de Fedra se mantém o mesmo –, parece de reconhecer, no 
entanto, que os condicionalismos motivadores da paixão e a atitude da mulher de Teseu poderiam 
de facto justificar este abrandamento. O primeiro argumento em favor de uma outra leitura de Fe-
dra é, desde logo, debitado no prólogo pela deusa Afrodite (Hipólito Coroado 47): “Embora uma 
mulher digna, está, mesmo assim, condenada a morrer”. Com esta afirmação, Afrodite, a deusa 
do amor, chama a si a responsabilidade de, por vingança perante a preferência de Hipólito por 
Ártemis, a deusa da castidade, infiltrar na alma de Fedra uma paixão verdadeiramente irresistível 
e fatal. Se escudada nessa intervenção, a protagonista de uma paixão culpada passa de criminosa 
a vítima e vê a sua culpa, se não justificada, pelo menos mitigada. Como importante é também, no 
plano humano, a intervenção de uma Ama dedicada que, em nome da proteção da senhora que vê 
vitimada por um mal desconhecido, assume a defesa dos seus interesses e a confissão descarada, 
feita a Hipólito, da paixão adúltera de Fedra, apesar da renitência por esta manifestada. Esta figura 
da serva tende a encarnar uma solidariedade sem condições e um pragmatismo amoral; também 
ela mulher, com experiência da vida e ligada à senhora por uma dedicação incondicional, compe-
te-lhe ora refrear, ora incentivar ou, pelo menos, colaborar nas ousadias femininas.

Certos recursos teatrais e poéticos tornaram-se convencionais neste tipo de episódios. Em pri-
meiro lugar, a exibição em cena do efeito devastador da paixão proporcionou quadros de alucina-
ção amorosa ou de depressão devastadora. Por outro lado, como ingrediente formal, a retórica as-
sume grande visibilidade na discussão dos princípios que estão em jogo. Assim sendo, para além 
destes fatores de contexto e de partilha de responsabilidades, foquemo-nos no comportamento 
da própria Fedra no primeiro Hipólito, até onde a magreza dos fragmentos conservados nos per-
mite chegar. Alguns desses fragmentos são reveladores de uma outra Fedra, em personalidade e 
comportamento bastante diversa daquela que, na segunda versão, sofre em silêncio de um mal 
que, dia a dia, a vai minando, que só a muita insistência da Ama consegue desvendar. A esta outra 
rainha compete o papel passivo da encarnação do sofrimento, digno no seu mutismo, disposto a 

desconhecemos, tendo em conta o objetivo de Eurípides de atenuar a má impressão causada pela sua primeira ver-
são, parece razoável pensar que o intervalo de anos entre uma e outra produção não seja muito extenso.
24  Séchan, 1967, p. 326. Na segunda versão, Fedra mantinha-se, também neste desfecho, mais discreta, valendo-se 
de uma carta para fazer a denúncia e retirando-se, pelo suicídio, antes de conhecer o resultado; continuava a haver 
culpa e calúnia, mas a reserva impunha-se como o principal traço da rainha. 



12

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

manter-se até à morte, de um ser colhido entre os princípios da dignidade e a fúria de uma paixão 
que não se compadece com preconceitos.

Pudor não foi com certeza o principal ornamento da heroína do primeiro Hipólito, nem um 
prudente silêncio o escudo da sua virtude. Bem pelo contrário, o refúgio que usa para justificar 
um comportamento reprovável é a palavra, argumentando em defesa de uma paixão culpada com 
o poder inelutável de Eros (fr. 430 Kannicht):

Tenho, para a ousadia e para a determinação, um mestre,	  
nas dificuldades da vida o mais inventivo,	  
Eros, de entre todos os deuses o mais difícil de combater. 

O desvio da lei e da etiqueta defende-o como o comportamento ajustado em momentos de crise 
(fr. 433-434 Kannicht):

Por minha parte, afirmo que não respeitar a lei	  
é, em situações de emergência, mais do que uma necessidade.

A verdade é que o destino dos homens não está de acordo com a sua moderação ou piedade.

É pela ousadia e pelos rasgos de ação	  
que tudo se obtém e se conquista. 

Estas são palavras que Barrett (1964, p. 18) e Webster (1967, p. 67) entendem oportunas, numa 
cena em que a heroína abordaria, sem intermediários, o enteado, decidida a seduzi-lo e a encora-
já-lo com a aliciante do poder. Plutarco, Moralia 28a acrescenta ainda que, em defesa do seu amor 
condenável, a heroína de Hipólito Velado encontrava escusas no abandono do marido. Este espí-
rito combativo, pelo que tinha de indecoroso como justificação para um adultério, e de revelador 
de uma vingança que comporta uma certa volúpia,25 foi corrigido, na segunda versão, pelo poeta 
perante a surpresa escandalizada dos Atenienses. 

É, portanto, de Afrodite, ofendida com a castidade obstinada de Hipólito e com a sua devoção 
exclusiva à deusa Ártemis, que na segunda peça sobrevém, sobre uma Fedra inocente, uma paixão 
que a deixa prostrada e obstinadamente silenciosa. Preocupada com a possível revelação de um 
sentimento que a envergonha, apesar do juramento de Hipólito de manter segredo, Fedra opta 
por suicidar-se, não sem antes, com recurso a uma carta assassina, caluniar para além da morte, 
junto do marido, o enteado. Nesta sequência de comportamentos há uma espécie de manipulação 
hábil do silêncio, se entendermos: como um primeiro silêncio, o mutismo de Fedra e o seu desejo 
de manter secreta uma paixão culpada; como um segundo, o suicídio, que parece impor-lhe um 
silêncio definitivo; mas, surpreendentemente, sobeja ainda uma espécie de meio silêncio, que se 

25  Parece justificar-se assim o título da peça, Hipólito Velado, traduzindo a reação do jovem, no que seria uma cena 
central, surpreendido com a ousadia da madrasta. Taplin (1978, p. 75) sublinha o facto de, em Hipólito Coroado, 
ser Fedra (243-246) a retomar este gesto de Hipólito, ocultando, por pudor, o rosto sob um véu, depois de, em delí-
rio, deixar entrever a paixão devoradora que a consome. Para Taplin, esta é uma réplica deliberada, decidida por 
Eurípides, relativamente à sua primeira produção. 



13

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

prolonga para além da morte – apesar de silenciada pela forca, uma carta continua a dar voz a 
uma vingança, em que se concilia mutismo e palavra.

Reckford (1974, p. 310) imagina que a primeira parte do Hipólito Velado seria, em termos ge-
rais, dedicada à caraterização da mulher apaixonada e à ousadia que punha na consumação dos 
seus intentos: “Haveria um monólogo, dirigido ao Coro, ou mais provavelmente um diálogo entre 
Fedra e a Ama, que procurava dissuadi-la com argumentos convencionais de moralidade e senso 
comum”. Inicialmente vacilante, Fedra iria progredindo para um arrojo inaudito, sem hesitar, 
numa cena que a confrontava com Hipólito, além da confissão ao desejado amante, em culpar o 
marido de abandono e indiferença. Concluímos desta sugestão que, da caraterização fundamental 
de Fedra, na sua primeira versão, fazia parte essencial o uso despudorado da retórica, que ela ia 
aperfeiçoando de acordo com a necessidade.

Ebbott (2017, p. 111), por sua vez, confirma a simetria entre a primeira metade das duas peças 
com o argumento de que “os sentimentos de Fedra são o ponto de partida para a ação, e a forma 
como ela atua em função destes sentimentos determinará todos os acontecimentos seguintes”. 
Mas, com a substituição, quando se trata do segundo Hipólito, da ousadia pelo recato e, em con-
comitância, da retórica pelo silêncio, a mudança é tão estrutural26 que Eurípides encarrega desde 
logo Afrodite, no monólogo de abertura, de a anunciar (38-40):

Desde então, lastimosa, ferida	  
pelo aguilhão do amor, a infeliz vai morrendo	  
em silêncio. Ninguém em casa sabe do mal de que ela padece.

E as palavras da deusa são expressivas, colocando em enjambement o elemento chave da sua in-
formação: “em silêncio”. Das razões que o motivam, Afrodite não deixa dúvidas, ele é a expressão 
de uma dor extrema e incompreensível para aqueles que observam a rainha. Mas mais promete a 
deusa ressentida (41-42):

Mas não é assim que este amor deve terminar.	  
Vou revelar o caso a Teseu e fazê-lo vir à luz do dia.

De alguma forma, por enquanto não determinada, fica a promessa de que o silêncio irá romper-se 
e a verdade será proclamada ao marido ofendido.

Como é frequente na estrutura trágica, o coro, no párodo, virá insistir e confirmar, no tom 
lírico que lhe é próprio, algumas das informações antes adiantadas. Seguindo essa convenção, 
o coro de mulheres de Trezena entoa a informação que lhe chegou e solidariamente o preocupa 
(129-140):

Chegou-me a notícia de que 
a minha senhora,
esgotada no seu leito de dor, se mantém fechada

26  A problemática da palavra e do silêncio, suscitada pela abundância de vocabulário na peça em relação a estes 
motivos, é uma matéria consensual nos seus múltiplos comentadores. 



14

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

em casa. Véus ligeiros
ensombram-lhe a loira cabeleira. (...)
Vítima de um mal secreto, ela suspira
por atingir o termo infeliz da morte.

Tal como Níobe, Fedra esconde por trás dos véus uma dor insuportável, no seu caso isenta de 
culpa – mas ainda assim escandalosa – porque ditada pela vontade divina, e incompreensível 
para todos os que a rodeiam.27 O coro, certamente influenciado por convenções a que o modelo 
de Ésquilo não é alheio, multiplica interrogações, sugerindo, como hipotéticas causas de tamanho 
sofrimento, uma interferência divina, talvez ditada por alguma ofensa cometida, o abandono do 
marido, ou alguma notícia funesta proveniente da Creta natal da senhora (141-150). 

Está criada a mobilização da atenção do auditório para a importância que a dicotomia palavra 
/ silêncio irá ter e a expectativa suficiente para tirar, da aparição de Fedra, o máximo de efeito. É 
certo que a esposa de Teseu irá fazer ouvir os seus lamentos, que vítima de estranha enfermidade 
apelará ao apoio de quem a cerca, que proferirá, tomada de delírio,28 palavras incompreensíveis, 
que “sem revelar nada, irá pela primeira vez pôr o seu desejo em palavras”.29 Fala, portanto, faz 
ouvir os sintomas do seu mal. Mas envergonhada das palavras proferidas (244) e levada ao esgo-
tamento pela depressão que a vitima, recolhe-se de novo à penumbra dos véus30 e obstina-se em 
manter silêncio sobre a causa de tanta aflição. “No seu caso, a escolha entre silêncio e palavra é 
também uma escolha entre ponderação e paixão”.31 Uma esticomitia (271-283), entre a Ama e a 
Corifeia, sublinha então o enigma de que o silêncio de Fedra enche o teatro. Menções ao mutismo 
da rainha multiplicam-se – “ela não quer falar” (οὐ γὰρ ἐννέπειν θέλει, 271), “mantém um silên-
cio total” (πάντα γὰρ σιγᾷ τάδε, 273) –, servindo de preâmbulo à revelação tardia e atribulada de 
uma verdade inconfessável, perante o último apelo, desesperado, da Ama (297-299):

Vamos, porque te calas? Não devias calar-te, minha filha,	  
devias era contrariar-me, se o que digo não está certo,	  
ou, se o que digo está certo, render-te aos meus argumentos. 

A própria virá a dar a justificação e esclarecer o significado do seu silêncio, ditado pela reserva e 
pelo bom senso (392-397):

Desde que o amor me atingiu, tentei ver	  
a melhor maneira de o suportar. Comecei então 	 

27  Goff afirma, ao comentar a leitura proposta por esta descrição: “A dupla reclusão de Fedra imposta pela casa e 
pelo véu pode ser lida, paradoxalmente, como sinal da sua posição correta como matrona modesta, esposa e mãe, 
mas é também sintoma da doença que a afeta, a par do silêncio e da falta de alimento” (1990, p. 5). 
28  Goff comenta: “Na perda eroticamente sugestiva da capacidade de falar, Fedra encontra o compromisso entre 
discurso e silêncio, ou seja, o delírio” (1990, p. 7). 
29  Knox, 1958, p. 314.
30  Goff (1990, p. 7) vê no uso do véu uma tentativa de corrigir desvios de comportamento e de linguagem. Taplin 
sublinha como “o véu que oculta a vergonha de Fedra, estabelece provavelmente um contraste deliberado com a 
peça anterior de Eurípides, o Hipólito velado, em que era apenas Hipólito quem resistia à paixão” (1978, p. 70).
31  Knox, 1958, p. 314.



15

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

desta forma, por calar e esconder o meu mal.	  
Porque na língua não se pode confiar, ela que, à superfície,	  
sabe aconselhar nas preocupações humanas,	  
em si mesma é causa dos piores dissabores. 

Comenta, a propósito, Ebbott:32 “No caso de Fedra, o silêncio significa guardar o sofrimento para 
si própria; quebrar o silêncio é o início de trágicos acontecimentos” (2017, p. 114).

E eis que, finalmente, o mutismo de Fedra se quebra, não porque os argumentos da Ama e a 
preocupação das mulheres a isso a tenham pressionado, mas simplesmente, porque de modo in-
voluntário, o nome de Hipólito é pronunciado pela Ama, como o concorrente aos interesses dos 
filhos de Fedra, caso a mãe, rendida à morte, desista de os defender. O filho da Amazona é então, 
de alguma forma, feito presente, para que Fedra, à distância, “lhe” confesse o seu amor, ao revelá-
-lo a quem se encarregará de lho transmitir, a Ama. Apesar de nunca dirigir a palavra a Hipólito, 
tão pouco Fedra mantém o seu amor oculto. Num discurso agora racional, ela revela os seus sen-
timentos, talvez na esperança de deixar manifesta a sua suprema preocupação com a honra e o 
bom nome, mesmo quando está em causa um adultério incestuoso (403-404). Mas a passagem de 
Fedra do silêncio à palavra é verdadeiramente a sua sentença de morte, o ponto de partida para a 
vertigem de acontecimentos que vão ser o seu fim. 

A quem, das palavras de Afrodite no monólogo de abertura, possa ter inferido que em algum 
momento Fedra deixaria o silêncio para assumir de viva voz essa revelação perante o marido, ou 
que o próprio Hipólito, vinculado a um juramento de segredo, romperia o compromisso, Eurípi-
des reservava uma surpresa. O silêncio seria rompido pela própria Fedra, para além do mutismo 
petrificador da morte, através de uma carta;33 “a sua mensagem impessoal, indireta e imutável é 
típica da falta de uma comunicação correta em Hipólito”.34 No seu regresso, Teseu é confrontado 
com uma imagem verdadeira – a do cadáver da esposa –, acompanhada de uma legenda falsa que 
uma tabuinha lhe transmite. Ao abri-la, a verdade que o silêncio da morte oculta é atropelada pela 
mentira que as palavras escritas proclamam. A discussão instala-se entre pai e filho, numa ten-
tativa de desvendar a verdade subjacente ao quadro, em que o pai acredita e que o filho contesta. 
Vinculado por um juramento de silêncio, Hipólito fica impotente para se defender. Impenetrável 
e enigmático, o cadáver de Fedra participa e apoia, de alguma forma, a vitória da calúnia. 

32  Ebbott põe ainda em contraste o jogo de fala e silêncio de Fedra e de Hipólito, acrescentando a propósito deste 
último: “Hipólito tem a oportunidade de dizer a verdade sobre o que ouviu, mas escolhe ficar em silêncio, assim 
prolongando esses mesmos acontecimentos trágicos”. No seu caso, dignidade significa respeito pela palavra dada.
33  Muito se tem discutido sobre a motivação de Fedra para esta denúncia caluniosa. Entre as possibilidades adian-
tadas, a sugestão de Barrett (1964, pp. 14-15) parece ajustada: por um lado temor do que Hipólito, apesar do seu 
compromisso de silêncio, pudesse vir a dizer e da repercussão que essa denúncia pudesse vir a ter sobre a sua me-
mória e o destino dos filhos; e, por outro, a ira nela causada pela forma como o jovem tinha recusado o seu amor. 
Sob um outro ponto de vista – o da articulação entre silêncio e comunicação na peça – Segal faz uma interessante 
observação: “Passamos da rejeição da comunicação no desejo silencioso de Fedra nas cenas de abertura para e 
determinação e concretização da linguagem através das tabuinhas que emitem uma voz silenciosa, quando a men-
sagem de desejo é falsamente deslocada dela para Hipólito e vocalizada por Teseu” (1993, p. 91).
34  Taplin, 1978, p. 71. Barrett (1964, pp. 11-12) admite que, no primeiro Hipólito, Fedra, ainda viva, assumiria de 
viva voz a calúnia contra o filho de Teseu, adiando o suicídio para depois da condenação e morte de Hipólito. Esta 
divergência, a ter existido, é mais um contributo para a valorização e especulação sobre os recursos do silêncio na 
segunda peça. 



16

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

4. CONCLUSÕES

Afirma Taplin no capítulo do seu volume Greek tragedy in action que intitulou “Tableaux, noises 
and silences”: “Os ruídos e os silêncios parecem constituir um par: mas em termos de técnica 
teatral são muito diferentes, uma vez que um é habitualmente momentâneo e o outro se pro-
longa. Os tableaux têm algo em comum com ambos, dado que, como o silêncio, petrificam um 
estado emocional numa imobilidade expressiva, e como o ruído se iniciam de repente com um 
impacto notável” (1978, p. 75). Na reflexão que temos vindo a fazer, a dicotomia que prevalece 
é entre palavra e silêncio, em que se pode estabelecer algum reequilíbrio de dimensão; a palavra 
não ocupa menos espaço do que o silêncio. Como também em termos de expressividade, os dois 
disputam um mesmo terreno. Talvez a principal caraterística a diferenciá-los seja a oportunidade; 
se a palavra é indispensável na estrutura dramática em geral, o silêncio é restrito no uso, o que lhe 
confere particular visibilidade. E, quando se instala, é totalmente absorvente de toda a expressão 
dramática. A ação passa a depender da não-palavra, a atenção, dentro e fora de cena, concentra-se 
no enigma que nela está latente. 

Enigma esse que comporta uma enorme carga emocional, justificada pelos mais variados es-
tímulos e sempre por sentimentos exaltados. Se optámos por abordar situações em que são mu-
lheres as protagonistas dos silêncios, tal não significa que a mesma reação se não estenda aos seus 
parceiros masculinos. A restrição ao feminino, porém, acarretou uma consequência, a de assestar 
o foco em situações de natureza mais doméstica e pessoal. Jovens e mulheres adultas experimen-
tam, na concretização do trajeto de vida que a convenção social lhe impôs, fases de grande tensão 
e sofrimento, em que de alguma forma afeições conjugais e maternais estão envolvidas. As tensões 
são, portanto, exacerbadas, dada a estreiteza do espaço social e íntimo em que decorrem as crises 
que as afetam. Tudo concorre, neste aspeto, para uma interação forte com o anfiteatro: a uma 
inevitável mobilização que o silêncio desperta em cada um dos espectadores, as suas causas, que 
pouco a pouco se vão revelando, são afinal experiências de vida partilhadas, com que cada um, 
no anfiteatro, se identifica. Atingem, portanto, o pleno na função que, desde Aristóteles, ao teatro 
trágico foi atribuída: a de despertar terror e piedade. 

REFERÊNCIAS

Alberto, P. (2007). Ovídio. Metamorfoses. Lisboa: Cotovia.

Assaël, J. (2016). The degree of Orphic initiation in Euripides’ Alcestis”. En Montanari, Rengakos (Eds.), 
Trends in classics (pp. 144-182). Berlin: De Gruyter. 

Barrett, W. S. (1964). Euripides. Hippolytos. Oxford: Clarendon Press.

Betts, G. G. (1965). The silence of Alcestis. Mnemosyne, 18.2, 181-182.

Blok, J. H. (2001). Virtual voices. Toward a choreography of women’s speech in Classical Athens. En 
Lardinois, A., McClure, L. (Eds.), Making silence speak: Women’s voices in Greek literature and 
society (pp. 95-116). Princeton and Oxford: University Press.

Buxton, R. (1987). Le voile et le silence dans Alceste. CGITA, 3, 167-178.

Crepaldi, C. L. (2016). Os fragmentos de Andrômeda de Eurípides. Salvador: Estudos Linguísticos e 
Literários, nº especial 55: 356-373. 



17

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

Cristóbal, V. (1989). Perseo y Andrómeda: versiones antíguas y modernas. Cuadernos de Filología 
Clásica, 23, 51-96.

Dunn, F. (2020). Affective attachments in some late tragedies of Euripides. En Markantonatos, A. (Ed.), 
Brill’s Companion to Euripides (pp. 947-965). Leiden, Boston: Brill. 

Ebbott, M. (2017). Hippolytus. En McClure, L. (Ed.), A companion to Euripides (pp. 107-121). Oxford: 
Blackwell.

Fitton Brown, A. D. (1954). Niobe. Classical Quarterly n. s. 4: 175-180.

Foley, H. (2001). Female acts in Greek tragedy. Princeton and Oxford: Princeton University Press.

Gibert, J. (1999-2000). Falling in love with Euripides (“Andromeda”). Illinois Classical Studies, 24-25, 
75-91.

Goff, B. E. (1990). The noose of words. Readings of desire, violence & language in Euripides’ Hippolytos. 
Cambridge: University Press. 

Halleran, M. R. (1988). Text and ceremony at the close of Euripides’ Alcestis. Eranos, 86, 123-129.

Halleran, M. R. (2001). Euripides. Hippolytus. Indianapolis, Cambridge: Focus Classical Library. 

Henbest, M. L. (1972). Niobe, all tears …. Classical Bulletin, 49.1, 1-3.

Kannicht, R. (2004). Tragicorum Graecorum Fragmenta.V. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Knox, B. (1958). The Hippolytos of Euripides. Yale Classical Studies, 13, 3-31.

Kovacs, D. (1987). The heroic muse. Baltimore and London: The John Hopkins University Press. 

Longo, O. (1989). Ippolito e Fedra fra parola e silenzio. Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 32.2, 47-
66.

Markantonatos, A. (2013). Euripides’ Alcestis. Narrative, myth and religion. Berlin: De Gruyter. 

Minadeo, R. (1994). Speech, silence and ethics in the Hippolytus. Dioniso, 64, 55-62.

Nielsen, R. M. (1976). Alcestis: A paradox in dying. Ramus, 5, 92-102.

Pickard-Cambridge, A. W. (1936). The Niobe of Aeschylus. En Greek poetry and life (pp. 106-120). 
Oxford: University Press. 

Radt, S. (1985). Tragicorum Graecorum Fragmenta. III. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

Reckford, K. (1974). Phaedra and Pasiphae: The pull backward. Transactions of the American 
Philological Association, 104, 307-328.  

Romilly, J. (1961). L’évolution du pathétique d’Eschyle à Euripide. Paris: PUF.

Séchan, L. (1967). Études sur la tragédie grecque dans ses rapports avec la céramique. Paris: H. 
Champion.

Segal, Ch. (1993). Euripides and the poetics of sorrow. Art, gender and commemoration in Alcestis, 
Hippolytus, and Hecuba. Durham and London: Duke University Press.

Silva, M. F. (1997). Crítica do Teatro na Comédia Antiga (2ª edição). Lisboa: JNICT/Gulbenkian.

Taplin, O. (1972). Aeschylean silences and silences in Aeschylus. Harvard Studies in Philology, 76, 57-97.

Taplin, O. (1977). The stagecraft of Aeschylus. The dramatic use of exits and entrances in Greek tragedy. 
Oxford: Clarendon Press.



18

ISSN 1853-6034
RÉTOR 15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retor.v15.n2.262

Silêncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
María de Fátima Silva

Taplin, O. (1978). Greek tragedy in action. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.

Trammell, E. P. (1941). The mute Alcestis. Classical Journal, 37.3, 144-150.

Webster, T. B. L. (1965). The Andromeda of Euripides. Bulletin of the Institute of Classical Studies, 12.1, 
29-33.

Webster, T. B. L. (1967). The tragedies of Euripides. London: Methuen.

Wilson, J. R. (ed.) (1968). Twentieth century interpretations of Euripides’ Alcestis. Englewood Cliffs: 
Prentice-Hall.

Winniczuk, L. (1972). Il silenzio come elemento teatrale. En Studi Classici in onore di Q. Cataudella. II 
(pp. 105-135). Catania. Università di Catania, Facoltà di Lettere e Filosofia.

Wright, M. (2019). The lost plays of Greek Tragedy. II. Aeschylus, Sophocles and Euripides. London: 
Bloomsbury Academic.  


	Silêncios no feminino Multiplicidades de sentido na tragédia grega 

