@ 08

ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

SILENCIOS NO FEMININO
MULTIPLICIDADES DE SENTIDO NA TRAGEDIA GREGA

FEMALE SILENCES
MULTIPLICITIES OF MEANING IN GREEK TRAGEDY

Maria de Fdtima Silva

Universidade de Coimbra (Portugal)
fanp13@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5356-8386

RECIBIDO: 28/02/2025
ACEPTADO: 10/04/2025

RESUMO

O siléncio, como expressdo de sentimentos e emogdes, ganhou um lugar privilegiado na literatura
grega, com particular destaque para a tragédia. Nas suas parddias a arte rival, o comedidgrafo
Aristéfanes atribuiu a Esquilo uma pericia notavel na utilizacio desse recurso. Mas o testemunho
de tragédias conservadas e fragmentarias nao deixa davidas sobre a expansdo que o siléncio teve
na cena de Sofocles e de Euripides. Dados os limites desta reflexao, centraremos a nossa analise
em alguns exemplos bem sucedidos de siléncios femininos.

Palavras chave: Esquilo, Niobe, Euripides, Andrémeda, Alceste, Fedra.

ABSTRACT

Silence, as expression of feelings and emotions, gained a privileged place in Greek literature,
particularly in tragedy. In his parodies of the rival art, the comedian Aristophanes attributed to
Aeschylus a remarkable expertise in using this resource. But the testimony of preserved and frag-
mentary tragedies leaves no doubt about the expansion that silence had on the stage of Sophocles
and Euripides. Given the limits of this reflection, we will focus our analysis on some successful
examples of female silences.

Keywords: Aeschylus, Niobe, Euripides, Andromeda, Alcestis, Phaedra.

RESUMEN

Elsilencio, como expresion de sentimientos y emociones, adquiri6 un lugar privilegiado en la lite-
ratura griega, sobre todo en la tragedia. En sus parodias del arte rival, el comedidgrafo Aristéfanes
atribuia a Esquilo una notable pericia en el uso de este recurso. Pero el testimonio de tragedias
conservadas y fragmentarias no deja lugar a dudas sobre la expansion que el silencio tuvo en la
escena de Sofocles y Euripides. Dados los limites de esta reflexion, centraremos nuestro analisis
en algunos ejemplos exitosos de silencios femininos.


mailto:fanp13@gmail.com

ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

Palabras clave: Esquilo, Niobe, Euripides, Andrémeda, Alceste, Fedra.

O siléncio, para quem tem cabega, é no convivio uma vantagem.
Euripides, Eolo, fr. 29 Kannicht

1. INTRODUCAO

Construido sobre uma pluralidade de recursos e de estratégias, o teatro inclui entre as suas ferra-
mentas mais constantes o texto, ou seja, as potencialidades da palavra. Mas essa valéncia compor-
ta o que poderia chamar-se um polo positivo - a palavra nas suas multiplas expressoes e objetivos
- e um outro negativo, ou seja, a sua auséncia, a ndo-palavra, o siléncio, também ele infinitamente
poderoso nas suas conotagoes.

Varios sdo os testemunhos que apontam no sentido da consciéncia que os autores paradig-
méticos da tragédia grega, Esquilo, Séfocles e Euripides, tinham do potencial deste recurso. A
caricatura adiantada por Aristéfanes dos siléncios esquilianos (Rds 911-920), como uma marca
de identidade do velho poeta, convidou a posterioridade a associar em particular a Esquilo o si-
léncio dramatico e a reconhecer a sua influéncia nos poetas que se lhe seguiram. Porque as pegas
conservadas, bem como as fragmentarias, de Séfocles e de Euripides, nao deixam duvidas sobre a
projecao e maleabilidade do mesmo motivo nas suas criagoes.

O computo geral aponta para uma variedade de utilizagdes que vai além do que se poderia in-
cluir nos limites deste estudo. Impde-se, por isso, alguma restri¢ao. Assim sendo, a nossa proposta
vai circunscrever-se a uns poucos exemplos vistosos de siléncio feminino, em contextos de tensao
doméstica,' por reconhecermos que as circunstancias de vida ou de carater fazem das mulheres
protagonistas naturais dessa atitude. Mais ainda: vamos limitar-nos a episédios de Esquilo e de
Euripides, por entendermos inevitavel recorrer ao primeiro dos dois poetas como paradigma, e ao
segundo — “o eterno inimigo das mulheres” no dizer de Aristéfanes - como um bom exemplo de
maleabilidade no uso dessa conven¢ao dentro dos seus multiplos retratos da condi¢éo feminina.

Nio deixa de haver, no que parece uma convengao forte no teatro, um paradoxo: que as mu-
lheres, que o retrato comico — ndo desmentido, ou mesmo justificado pela cena tragica — identi-
fica como incontrolaveis tagarelas, sejam também utilizadoras qualificadas do siléncio. Ou seja, a
imagem da mulher silenciosa nao significa, em cena, apenas um recurso para transmitir discrigao,
temor, debilidade, sofrimento ou luto;* pode representar também um estratagema ou arte que ela
manipula com habilidade, de forma estudada ou quase intuitivamente, e que lhe garante a vitéria
sobre quem se oponha aos seus designios, de sedu¢ao, vinganca, ou de qualquer outro objetivo

1 Pretendemos desta forma justificar, por exemplo, a exclusdo do siléncio de Cassandra, sem duivida o mais expres-
sivo da utilizagdo deste recurso por Esquilo nas pegas conservadas, de resto ja brilhantemente analisado por Taplin
em varios dos seus estudos (1972, 1977, 1978).

2 Observa Segal: “O efeito mais severo da miséria ou terror é a mudez paralisadora da lingua e o silenciar da voz,
que transmite medos ou 0s comunica a outros para conseguir socorro e consolo” (1993, p. 17).



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

pessoal. Mas sera sempre uma rea¢ao em que um cumulo de emogdes retira a alguém a normal
capacidade de as verbalizar.

A plenitude de efeito conseguida pelo siléncio depende também dos que sao dele participantes
ou testemunhas diretas. A surpresa, ansiedade, aflicio que os domina é uma primeira evidéncia
da repercussdao do mutismo e, sem duvida, uma outra forma de comunicagdo humana.

2. O SILENCIO FEMININO DENTRO DOS LIMITES DA CONVENCAO
SOCIAL

Ino - Eu sei tudo aquilo que alguém bem nascido deve saber,
manter o siléncio quando é devido, e falar quando é oportuno,
ver o que ha que ver e ndo ver o que ndo convém.

Dominar os instintos. Pois embora me encontre na desgraca,
fui educada com maneiras livres.

Euripides, Ino fr. 413 Kannicht

Naturalmente que o primeiro siléncio que nos ocorre quando se trata da mulher é aquele que a
convencao social ateniense impde a sua condi¢do.’ Tucidides, através do testemunho de Péricles
(2, 46), elogia esta atitude discreta como a conveniente para a mulher com status e dignidade. Mas
o percurso de vida, cruzado por erros, dificuldades, sofrimentos e perdas, trara fatalmente no fu-
turo, a uma mog¢a, como a uma esposa ou mae, o confronto com experiéncias limite; e, nesse caso,
o siléncio associa, a discri¢do, dor, ou luto, o ressentimento e a vinganga, aprofundando o que era
respeito pela etiqueta social com outras conotagdes emocionais, temiveis ou mesmo reprovaveis.
O siléncio pode, por isso, considerar-se um traco de comportamento natural e particularmente
compativel com a condigdo e sensibilidade femininas.

Embora néo seja conhecida a data de apresentagdao da Niobe esquiliana, parece indesmentivel
que a impressdo causada pelo seu siléncio tenha perdurado através dos tempos e, de alguma for-
ma, servido de modelo para a revisitagio do motivo. E o que se pode inferir da referéncia que lhe é
feita, como emblemética do estilo dramético de Esquilo, por Arist6fanes, em Rds 991-993, quando
mais de meio século o afastava da morte do velho poeta.*

Era bem conhecido o mito de Niobe, mulher do tebano Anfion, punida por um ato de hybris.®
Orgulhosa dos seus muitos filhos, sete rapazes e sete raparigas, ela ousou desvalorizar a materni-

3 Vide Blok, 2001, pp. 95-116.

4 A mesma impressio é confirmada pela Vida de Esquilo, p. 3, 10, que descrevia: “Na Niobe, até ao terceiro episé-
dio, a heroina ficava sentada sobre o timulo dos filhos, de rosto velado, sem dizer palavra” (cf. ainda schol. Esquilo,
Prometeu 436, Eustacio, Odisseia p. 1941, 1, Iliada 1343, 62). Sobre esta produgio de Esquilo, vide Silva, 1997 (22
edi¢do), pp. 192-193.

5 O mito de Niobe tem ja referéncia em Iliada XXIV, 602-617. Ovidio, Metamorfoses V1, 146-312 expande o mo-
tivo da hybris associado a Niobe e a ira divina por que foi responsavel. Os versos finais, o poeta latino dedica-os &
petrificagdo de Niobe, causada pelo sofrimento limite que experimenta, “até a prépria lingua se congela no interior
do palato / endurecido ..” (VI, 306); entre lagrimas, Niobe é levada para a sua terra, onde “fixada no cimo de um



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

dade divina de Leto, limitada a dois, Apolo e Artemis. Por isso os dois deuses foram encarregados
de lhe dizimar a descendéncia, mergulhando-a numa dor infinita. Niobe refugiou-se entdo no
monte Sipilo, morada do seu pai Tantalo, onde Zeus, apiedado, a converteu em estatua que ainda
se podia ver chorando copiosamente.® Talvez um dos tratamentos literdrios mais expressivos deste
mito tenha sido a tragédia de Esquilo, Niobe, de que Aristéfanes, Rds 911-913, 918-920 recorda
ainda o impressionante siléncio na abertura da peca:

Euripides Antes de mais, sentava uma personagem sozinha, de véu pela cara,
um Aquiles ou uma Niobe, sem lhes mostrar o rosto,
um alarde de tragédia. Quanto a tugir ou mugir, nem po!

Dioniso E por que é que o tipo procedia assim?

Euripides Por exibicionismo, para o espectador ficar sentado a espera,
até que a Niobe se dignasse dizer alguma coisa. Ai a pega prosseguia.

Soliddo, imobilidade, isolamento sdo outras tantas pinceladas conectadas com o siléncio. Por sua
vez a Vita Aeschyli 6 (cf. fr. 154a.5-7 Radt)” vem confirmar a mesma inesquecivel impressdo ja
adiantada pela comédia a proposito da Niobe esquiliana:

Ha trés dias ja que, sentada sobre o tumulo,
ali fica imével, vivendo para os filhos mortos.

Ao que o schol. Rds 911 acrescenta ainda uma precisdo importante:

Na Niobe, até ao terceiro episodio, a heroina ficava sentada sobre o tamulo dos filhos, de
rosto velado, sem dizer palavra.

“Até ao terceiro episddio” sublinha a extensao, quase excessiva,® do mutismo de Niobe. Entretanto,
Esquilo dava espago a outras personagens, desde logo o coro, mas também alguém mais cuja iden-
tidade continua em discussdo,’ para comentarem, interpelarem, interpretarem esse siléncio, ou

monte, / desfaz-se a chorar, e ainda hoje do marmore jorram lagrimas” (VI, 311-312); tradugdo de Alberto, 2007.
Um inventario sobre as principais men¢des deste mito na Antiguidade é feito por Henbest, 1972, pp. 1-3.

6 Pausénias 1, 21, 3 da alguns pormenores sobre a divulga¢do e popularidade deste mito, ndo apenas no coragéo
da cidade de Atenas, mas também em territério asidtico. E é justamente a imagem de sofrimento o que carateriza
e identifica Niobe: “Na parte alta do teatro, nas rochas subjacentes a Acrépole, ha uma gruta, encimada por uma
tripode, em que estdo Apolo e Artemis a matar os filhos de Niobe. Esta Niobe, eu préprio a vi quando subi ao monte
Sipilo. Trata-se de um penedo escarpado que, visto de perto, ndo tem nenhuma semelhanca com uma mulher, em
sofrimento ou seja no que for. Mas se nos afastarmos um pouco mais, parece que se vé uma mulher em pranto e de
cabeca baixa”

7 A que se somam os testemunhos de Eustacio, Sobre a Iliada XXIV, 162, Sobre a Odisseia XXIII, 115.

8 E justamente “excessivas, a forca de sobriedade” o qualificativo que Romilly (1961, p. 78) aplica a este tipo de
personagens. Por sua vez Fitton Brown (1954, pp. 179-180) ensaia uma reconstituicdo da pega, obedecendo a infor-
macdo de que o siléncio de Niobe se prolongava até ao terceiro episddio.

9 Talvez Antiope (sobre a controvérsia gerada pela atribuicdo desta fala, vide Taplin, 1972, p. 61, Radt, 1985,
Pp- 267-268), a mae de Anfion, o marido da heroina.



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

seja, introduzia uma abertura lirica na sua pega, ao mesmo tempo que ‘legendava’ a importéncia
do mutismo da figura central. O objetivo é claramente denunciado pela parddia de Rds: mobilizar
a atencdo do publico perante o enigma que lhe era oferecido.

Os primeiros passos na vida adulta de uma mulher coincidem muitas vezes, na tragédia, com
aquele momento crucial em que a pressao da infelicidade pode impor-lhe, de modo precoce, um
processo de crescimento; nesse contexto, a multiplicidade de reagdes ¢ infinita, e o siléncio tor-
na-se tdo sonoro como as mais lancinantes lamentagdes. Na cena euripidiana, estas mogas, em
consequéncia de diferentes crises, sdo retiradas do recato da casa para viverem situagdes de uma
violéncia atroz; a propria pressao dos acontecimentos e ameagas vira a forga-las a abdicar do silén-
cio para pronunciarem apelos lancinantes. Parece que, de alguma forma, a transi¢ao do siléncio
para a capacidade de expor os seus sentimentos com recurso a palavra constitui uma espécie de
ritual de passagem, de uma imaturidade juvenil para comportamentos denunciadores de uma
plenitude adulta.

A Andrémeda que Euripides tomou por protagonista de uma pega para nds perdida,’® mas
apodada de “a mais bela peca de Euripides” (schol. Aristéfanes, Rds 53), encarna o modelo de uma
jovem, inexperiente e imatura, a viver uma situacdo de desespero e abandono extremos: presa a
um rochedo, junto as costas da Etidpia, rodeada pelo siléncio da noite s6 quebrado pelos seus la-
mentos e pela solidariedade neutra da ninfa Eco (fr. 118; cf. Aristofanes, Tesmoférias 1008-1135),"
a jovem aguardava a vinda de um monstro devorador. A condenagio provinha de seu pai - Cefeu
—, depois de um oraculo ou de o préprio Posidon o terem informado da exigéncia do sacrificio
da filha, em puni¢ao da mae, Cassiopeia, que havia desafiado as Nereides em matéria de beleza.'?
Certamente angustiado pela pressdo dos seus subditos, quando se tratava de salvar a sua terra,
Cefeu experimentava a dor de decidir pela condenagao da vitima. Iminente esta uma inundagao a
penalizar o pais e o cumprimento do resgate. Ao invés do modelo habitual no sacrificio humano
em Euripides, que tende a rodear a vitima dos parentes mergulhados, cada um a seu modo, numa
dor profunda, o poeta sujeita Andrémeda a uma nao menos penosa soliddo. Tal como Niobe, ela
sozinha ocupava a cena durante um largo tempo. Trata-se, portanto, de mais uma pega de Euri-
pides centrada no sacrificio humano de uma donzela, desta vez conduzindo a um happy end: a
salvagdo da vitima por um principe enamorado.

Andrémeda era colocada no centro das atengdes e explorada, em todos os tons, a sua fra-
gilidade perante uma morte precoce, mas iminente. Parece fora de duvida que a sua heroina o
poeta concedia uma monddia de abertura (frs. 114-115a Kannicht) para dar voz ao tumulto de
sentimentos que a torturava. Um didlogo lirico com companheiras da sua idade (frs. 119-122
Kannicht), que constituiam o coro, vinha contribuir para adensar, agora num outro tom, o que

10 A parddia feita ‘a quente’ por Aristéfanesem 411 a.C., em Tesmoférias, permite datar com seguranga a Andrémeda
de Euripides do ano anterior, 412 a.C., tendo em conta também a informagido dos escolios. A agéo decorria no am-
biente exdtico da Etidpia, frente ao mar, onde presa a um rochedo Andrémeda aguardava a vinda de um monstro
para a devorar.

11 Na parddia que elaborou da pega de Euripides, em Tesmofdrias, Aristéfanes valorizou uma sequéncia de cenas,
desde logo porque iniciais na pe¢a, mas certamente também dotadas de uma particular novidade e expressividade:
o lamento de Andrémeda repetido pela ninfa Eco, o didlogo lirico travado entre a heroina e o coro de jovens com-
panheiras, a entrada de um Perseu voador e o despertar da paixdo entre os dois jovens, na comédia desviado para
um tom fortemente sexual.

12 Cf. Pseudo-Eratostenes, Catasterismos 15-17, 36, Higino, Fabula 64, Ovidio, Metamorfoses IV, 670-671.



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

parecia uma condenagdo sem remédio. Andrémeda reconhecia que lhe estava vedada a realizagao
de vida a que qualquer mog¢a da sua idade poderia aspirar; a morte ameagava frustrar esse passo
que conduz da adolescéncia a maturidade.”” Era entdo que ocorria na pe¢a uma reviravolta sur-
preendente: o salvamento, exigindo uma aproximagao progressiva entre a jovem, sedutora na sua
beleza virginal, e o her6i apaixonado, desta vez na pele de Perseu.'*

Tudo indica que a proclamagao da angustia se sucedia o siléncio da discri¢ao perante o desco-
nhecido que se aproximava em voo pelas alturas do firmamento. Estava em marcha o que Crepal-
di (2016, p. 358) chama “o apaixonar-se do jovem casal” (¢ig €épwta mintew, fr. 138),"° ou seja, uma
cena de amor a primeira vista, importante no enredo da peca. Registemos que, no que parecia o
instalar-se de uma nova convengao relativa ao despertar de um amor juvenil em cena, o siléncio
aparecia como um ingrediente frutuoso para a caraterizagao da heroina.

A surpresa do herdi perante a visdo inesperada da vitima é particularmente expressiva da sua
atitude (fr. 125):

Ei! Que rochedo ¢ este que vejo, cercado

pela espuma do mar? Que imagem de donzela,
esculpida em pedra que bem lhe reproduz a forma,
estatua saida de uma mao de artista?

Com este comentario, Euripides refor¢a a imagem proporcionada por Andrémeda, na sua imobi-
lidade - tal como, na cena esquiliana que Euripides tende a imitar de perto, uma situa¢ao conec-
tada com o siléncio - causada pelas cadeias, qual peca de arte, talhada em pedra bruta por uma
mao de artista. Eikw e dyaApa, palavras com uma tonalidade técnica, reforcam esse didlogo entre
a realidade de uma prisioneira, jovem e bela, e a perfeicdo de uma estatua.'s Mas, sem duvida, a
imobilidade de estatua Andromeda ajustava um inesperado siléncio, fraturante para o publico,
que lhe assistira aos lamentos, e estranho para Perseu que, de tal tensao, esperava pelo menos um

13 Também neste caso se impde um paralelo com a Niobe esquiliana. O efeito do siléncio vibra com tanto mais
aparato quanto envolvido por longas tiradas que o prolongam e comentam. No caso de Niobe seria o coro e talvez
Antiope (vide supra nota 8), a mie de Anfion, o marido da heroina, a cumprir esse papel. Euripides inverte agora
as circunstincias e atribui a propria Andromeda, em articulagdo com o coro, a fun¢do de assumir esse contraste;
depois de se multiplicar em lamentos e confidéncias, a heroina reduz-se ao siléncio perante a vinda do salvador,
apagando-se de alguma forma para deixar a cena ao aparato da entrada de Perseu em voo.

14 A ter em conta o testemunho de Aristéfanes, o grande aplauso colhido por esta peca parece ter ficado a dever-se
em boa parte ao tratamento do amor, dominador e “fulminante’, expresso, na versdo comica, pelas palavras m660og
(Rds 53, 66-67) e lpepog (Rds 59).

15 Por sua vez Gibert considera que os testemunhos da Antiguidade deixam claro que a pega “ficou a dever muito
do seu impacto a histéria de amor que contava, que realmente teria rompido um terreno novo no género tragico”
(1999-2000, p. 76). A testemunhar esta mesma afirma¢ao de novidade, os diversos comentadores acentuam que a
expressdo ei¢ épwTta mintetv ndo tem praticamente réplica para além deste fragmento de Andréomeda.

16 Ovidio, Metamorfoses IV, 672-675, retoma a mesma imagem, no que se oferece como uma reformulagdo da
versdo euripidiana do mito: “ndo fosse a leve brisa mover os cabelos / e dos olhos deslizarem tépidas lagrimas, jul-
garia tratar-se / de estatua de marmore”; tradugdo de Alberto, 2007. Sobre a adaptagdo ovidiana do mito de Perseu
e Andrémeda, vide Cristdbal, 1989, pp. 59-62. Esta é uma carateristica que fundamenta a intuicdo de Wright de que
a Andrémeda de Euripides de alguma forma “respondesse” & Niobe de Esquilo - “A cena de abertura de Andrémeda
(412 a.C.) contém elementos que se prestam a ser lidos como alusdes visuais e temdticas a pega anterior” (2019,
p- 266) —, hip6tese para que o estudioso encontra diversos argumentos no testemunho da ceramica e na hermenéu-

tica da cena.



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

apelo (Ziydg; 2w &’ dnopog Epunveds Aoywy, fr. 126): “Calas-te? O siléncio ¢ um intérprete
impotente das palavras”. Este seria possivelmente um comentario de Perseu, atdnito perante o
siléncio de Andrémeda, em respeito pelas conveniéncias sociais.'” Dunn (2020, p. 949) percebe,
no entanto, alguma reprovacgao nas palavras do her6i perante a ineficacia do siléncio da jovem.

Perdida num territério remoto, a reniténcia em falar agora que um viajante se interessa pela
sua sorte parece condena-la sem apelo. E, numa tentativa de a animar a quebrar um obstinado si-
léncio, Perseu insistia (fr. 127): “Donzela, que pena sinto ao ver-te suspensa!”. Em resultado deste
estimulo, o siléncio finalmente rompia-se, de modo a, sem quebrar o pudor exigido a uma jovem,
se encontrar forma de legitimar a conversa que ela travava com o desconhecido.'® A prépria co-
misera¢do de Perseu iria com certeza demovendo a jovem, que via no interesse do desconhecido a
oportunidade de uma suplica (fr. 128): “Estrangeiro, tem piedade da minha desgraga”; ou mesmo
de uma proposta ousada (fr. 129a): “Aqui me tens, estrangeiro, se me quiseres como escrava, /
COMO esposa, ou como serva.

Tudo leva a crer que, consumada a vitoria sobre o monstro e a libertagdo de Andrémeda, Cefeu
e Cassiopeia se mostravam renitentes em dar satisfagdo ao compromisso assumido com o heroéi: o
de conceder a Perseu a méao da jovem, pressionados pela concorréncia de um outro rival a quem
ela teria sido prometida. Nessa dificuldade, Andrémeda dava provas da sensatez de sempre ao
decidir, em discordancia com as reservas paternas, por vontade prdpria, seguir o seu salvador."”
Do siléncio a expressao da sua vontade, a princesa da Etiopia dava mostras de um evidente cres-
cimento e maturidade.

Tal como acontece com Niobe, o contexto de luto serd sempre uma oportunidade para fa-
zer valer, com pertinéncia, o siléncio. Particularmente significativa sera aquela situagdo em que
alguém faz luto por si proprio, como ¢é o caso de Alceste disposta a morrer em substituicdo do
marido, Admeto, quando a morte o reclama para si, colocada perante as suas ultimas horas de
vida. O ambiente que rodeia a casa na peca que Euripides dedicou a este motivo, quando o coro
se aproxima, ¢ de profundo siléncio (“porque esta em siléncio a casa de Admeto?”, Ti oeoiynrat
dopog Aduntov; Euripides, Alceste 78), em sinal de que a dor baixou sobre uma familia e lhe ani-
quilou a voz. Tanto mais estranho este mutismo geral, quando se esperariam os habituais - no
quotidiano e na cena tragica — lamentos e gemidos (79). Mas afinal o siléncio calendariza a a¢ao: o
momento que se vive é o de passagem entre os dois limites que as correntes infernais estabelecem:
Alceste ainda nao morreu, mas também ja nao goza da plenitude da vida, esta naquele limiar de
passagem entre os dois momentos que definem a existéncia dos mortais. Esse é o tempo para calar
a voz, antes de dar azo aos gritos e gestos de despedida: “se ela estivesse morta, eles nao se cala-

17 Ovidio parece ter sido particularmente sensivel a um vistoso siléncio de Andrémeda, justificado pelas con-
vengdes sociais; cf. Metamorfoses IV, 681-683: “De inicio, ela fica em siléncio (primo sillet illa), / ndo ousando,
uma donzela, dirigir-se a um homem; nédo fosse / estar amarrada, teria coberto a face por modéstia com as maos”;
tradugdo de Alberto, 2007.

18 Ovidio, Metamorfoses IV, 685-686, é também atento a este momento de rutura do siléncio e ao seu significado:
“Tanta vez ele insistiu; até que, para ndo parecer querer ocultar / crimes realmente seus, ela revela o nome da sua
terra e o seu, / e quao grande fora a conflanca da mée na sua proépria beleza”; tradugao de Alberto, 2007.

19 Cf. Pseudo-Eratéstenes, Cataterismos 17: “Ganhou essa distin¢do porque, apds ter sido salva por Perseu, recu-
sou ficar com o pai e a mde, e partiu com ele para Argos de sua prépria vontade, manifestando nobreza de cardter.
Euripides afirma isto mesmo com clareza na pega que lhe dedicou”



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

riam” (93). Portanto, o protagonismo vai para a morta / viva, antes de passar aos que a lamentam
na consumagao do fim.

Antes de trazer Alceste a vista do publico, Euripides antecipa-lhe a imagem através do teste-
munho de uma serva vinda do interior do palacio. A situagao é de desespero, a jovem rainha da
todos os sinais de esmorecimento, o percurso da morte parece ja inevitavel. Mas antes, com uma
dignidade esmagadora, ela propria prepara as suas exéquias; purifica o corpo com o banho derra-
deiro, enverga vestes condignas e dirige a Perséfone uma ultima prece em beneficio daqueles que
deixa 6rfios, os filhos, muito em breve privados de mae. E tempo de despedidas, do leito onde
consumou a sua vida de esposa que remata em beneficio do marido, de todos e de cada um dos
servos que a acompanharam no seu trajeto de senhora da casa. Rodeada de emogoes e de afetos,
Alceste comecga a esvair-se. O poeta convida-nos entdo a assistir a uma morte voluntaria, ndo um
suicidio, mas sobretudo um sacrificio em nome da salvacdo do senhor do oikos, seu rei e marido.
O prolongamento da dor e da despedida é o expediente central para promover o efeito do mo-
mento por que todos esperamos, o de assistirmos, na presenga da moribunda, ao seu passamento.

Comprimida pelas alucinagdes que lhe antecipam a chegada ao Hades, Alceste tem ainda voz
para um dialogo com Admeto em que se avalia a grandeza do sacrificio iminente, mas também
as condi¢des impostas ao beneficiario de tamanha generosidade. A rainha é protagonista de um
sacrificio voluntario, sem davida, mas nao isento de exigéncias para com os que lhe sobrevivem.
E pesada a heranga legada a Admeto, a interdi¢do de um segundo casamento que traria aos 6rfaos
uma madrasta, e a imposi¢do de uma existéncia de luto de onde estéd excluido qualquer raio de luz.
Com este testamento, a morte sela, no que parecia para sempre, os labios de Alceste.

Assim seria, ndo fora o empenho de Héracles, o hdspede inoportuno e, apesar disso, recebido
com generosidade, em retribuir a hospitalidade recebida com o resgate da morta das garras de
Hades. Por isso, depois de avaliado o negrume da existéncia para os que lhe sobreviveram, Eu-
ripides repoe Alceste no centro da cena, tdo silenciosa quanto no momento da partida. Héracles
apresenta-se em companhia de uma mulher de rosto velado, tal como Niobe oculta e isolada do
mundo que a cerca. E é em siléncio que ela assiste ao didlogo entre hospede e hospedeiro. O que
entdo se produz tem a aparéncia de uma ‘parédia’ do reconhecimento. Em primeiro lugar, porque
ndo envolve diretamente os dois interessados, marido e mulher, é intermediado por Héracles pe-
rante a incredulidade renitente de Admeto e a imobilidade silenciosa de Alceste. As duvidas néo
resistem a prova decisiva: o retirar do véu que oculta a desconhecida.”® A imagem ¢é inconfundivel,
Admeto ja se prepara para o abrago convencional, uma primeira barreira entre vida e morte acaba
de ruir (1133-1134): “Ah rosto e corpo da minha querida mulher, eis que os detenho, quando ja
perdia a esperanca de a voltar a ver”. Mas resta ainda vencer uma segunda etapa, como reconhece
um Admeto surpreendido (1143): “Mas porque é que ela se mantém sem voz (dvavdog)?” Para o
que Héracles da a seguinte justificagdo (1144-1145): “Nao ¢é legitimo ouvir-lhe as palavras antes de
a purificar do vinculo com os deuses infernais”?' Ou seja, o siléncio ganha, na explica¢ao do heréi
salvador, um sentido ritualistico traduzido pela necessidade de desvinculagdo da morte, a tltima
cadeia a vencer para a plena assun¢ao da vida. Sobre esta cena derradeira na pe¢a, Segal comenta:

20 E igualmente incontornével a sugestdo, partilhada por vérios comentadores, de que esta cena projeta uma es-
pécie de segundas nupcias, multiplicando gestos como o tocar das méaos ou o desvelar do rosto da noiva, préprios
desses rituais; cf. Assaél, 2016, p. 155.

21 Sobre este ritual vide Trammell, 1941, pp. 144-150, Foley, 2001, p. 317, Markantonatos, 2013, p. 128.



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

“Alceste volta entao a cena - silenciosa, passiva e no papel habitual em mitos de salvagdo - como
alguém que foi salvo (como Déanae ou Andrémeda) por um herdi que faz uma viagem perigosa,
vence um monstro terrivel e ganha uma vitéria sobre a Morte” (1993, p. 86).

3. SILENCIO COMO ‘GRITO’ DE PAIXAO

Que ninguém venha a saber o que se deve manter em siléncio.
Uma pequena tocha chega para incendiar

as costas do Ida. Assim também basta uma palavra dita

a um s6 homem para todos os cidaddos saberem o que ha

que manter oculto.

Euripides, Ino fr. 411 Kannicht

Quando se trata de retratos do feminino, Eros tem um papel preponderante na tragédia de Euripi-
des, muitas vezes associado a paixdo adultera de uma esposa e aos conflitos pessoais e domésticos
que ela instala. A insisténcia com que o poeta retomou este motivo atraiu a aten¢do do publico
em geral e, sem duvida, em particular dos seus criticos. Assim Aristdfanes, ao caricaturar essa
preferéncia, alude a Fedra como um paradigma das mulheres viciosas criadas por Euripides — a
par das Estenebeias e das Melanipas (Tesmoforias 497-498, 546-548, Rds 1043-1044) —, que lhe
valeram a fama de miségino. A histdria tendia a ser repetitiva, nos seus intervenientes e recursos:
uma mulher casada enamorava-se loucamente por um jovem, sem se ver correspondida. Passan-
do por cima de escrupulos e de pudor, essa mulher denunciava, caluniosamente, a0 marido uma
tentativa de assédio por parte do jovem, causando assim a morte de um dos dois ou de ambos.

O episodio tinha tudo para ser explosivo do ponto de vista emocional. Considerando desde
logo o carater e comportamento da mulher apaixonada, vemo-la vitima de um furacao de sen-
timentos em conflito com os seus principios, e dividida entre a paixdo que a domina como uma
verdadeira doenga, e uma ousadia que lhe da energia para ir até aos limites na batalha pelo amor.
O seu dilema reside nesse combate entre o impulso natural e o cddigo ético que a sua condi¢ao
impoe.

E sabido que Euripides dedicou ao mito de Fedra duas tragédias,? que intitulou Hipdlito - Hi-
polito Kalyptémenos (“Velado”) e Hipdlito Stephanephoros (“Coroado’)* - e, embora o regresso

22 A tendéncia para regressar, em novas producdes, a mitos j4 tratados ¢ clara em Euripides. E o caso, por exem-
plo, entre as pegas conservadas, da Ifigénia entre os Tauros e Ifigénia em Aulis, ou Electra e Orestes. Mas se tivermos
em conta também as pecas fragmentdrias, o processo redimensiona-se. Do mito de Medeia, que ficou a dever a
Euripides uma das produgdes mais emblematicas, a que se foca no episddio de Corinto, conservamos a versao inte-
gral de 431 a.C.; a ela associam-se as tragédias intituladas Filhas de Pélias e Egeu, que usavam outras fases do trajeto
da amante de Jasdo: a decorrida em Iolco, na Tessédlia, onde Medeia programou a elimina¢ido do soberano Pélias,
e aquela em que ela beneficia da hospitalidade do rei de Atenas, Egeu, garantida numa cena de Medeia. Ddnae e
Dictis sao também titulos indicativos do ‘prosseguimento’ de duas fases da mesma lenda, como o sdo igualmente
Estenebeia e Belerofonte, os dois Alcméon (Alcméon em Psdfis e Aleméon em Corinto) e as duas Melanipa (Melanipa
Sdbia, Melanipa Cativa).

23 Esta ultima versdo, que conservamos na integra, foi apresentada em 428 a.C. Sobre a anterior, cuja data

10



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

ao mesmo mito seja algo comum na produ¢iao do poeta, neste caso essa ocorréncia parece ter
tido motivos mais profundos. A hypothesis 11 de Hipélito Coroado, a pega que conservamos, elu-
cida-nos sobre os objetivos que levaram Euripides a insistir no mito: “Este é o segundo Hipdlito,
também chamado Hipélito Coroado. E evidente que foi composto depois do outro, ja que o que 14
havia de indigno e escandaloso foi corrigido nesta segunda pega”. Fica, portanto, claro que a pega
que possuimos é a segunda, escrita pela necessidade que o autor sentiu de corrigir alguns pontos
polémicos em relagdo ao perfil de Fedra, que teria chocado os Atenienses pela sua ousadia. Alguns
fragmentos conservados do Hipélito I podem dar consisténcia a estes testemunhos, somados a
percegdes hipotéticas, como a acusagdo caluniosa, feita de viva voz, por uma Fedra vingativa, ou
um suicidio retardado para um momento derradeiro, em que tudo estd perdido, morto o jovem,
como uma espécie de fuga a responsabilidades.*

Independentemente da discussao gerada pela ‘omissao do escandaloso’ na nova versao da peca
- uma vez que, no essencial, o erro de Fedra se mantém o mesmo -, parece de reconhecer, no
entanto, que os condicionalismos motivadores da paixdo e a atitude da mulher de Teseu poderiam
de facto justificar este abrandamento. O primeiro argumento em favor de uma outra leitura de Fe-
dra é, desde logo, debitado no prélogo pela deusa Afrodite (Hipdlito Coroado 47): “Embora uma
mulher digna, estd, mesmo assim, condenada a morrer”. Com esta afirmacdo, Afrodite, a deusa
do amor, chama a si a responsabilidade de, por vinganca perante a preferéncia de Hipdlito por
Artemis, a deusa da castidade, infiltrar na alma de Fedra uma paixdo verdadeiramente irresistivel
e fatal. Se escudada nessa intervencgao, a protagonista de uma paixao culpada passa de criminosa
avitima e vé a sua culpa, se ndo justificada, pelo menos mitigada. Como importante é também, no
plano humano, a intervenc¢do de uma Ama dedicada que, em nome da prote¢do da senhora que vé
vitimada por um mal desconhecido, assume a defesa dos seus interesses e a confissao descarada,
feita a Hipolito, da paixao adultera de Fedra, apesar da reniténcia por esta manifestada. Esta figura
da serva tende a encarnar uma solidariedade sem condi¢des e um pragmatismo amoral; também
ela mulher, com experiéncia da vida e ligada a senhora por uma dedicagado incondicional, compe-
te-lhe ora refrear, ora incentivar ou, pelo menos, colaborar nas ousadias femininas.

Certos recursos teatrais e poéticos tornaram-se convencionais neste tipo de episédios. Em pri-
meiro lugar, a exibigdo em cena do efeito devastador da paixdo proporcionou quadros de alucina-
¢do amorosa ou de depressao devastadora. Por outro lado, como ingrediente formal, a retérica as-
sume grande visibilidade na discussao dos principios que estdo em jogo. Assim sendo, para além
destes fatores de contexto e de partilha de responsabilidades, foquemo-nos no comportamento
da propria Fedra no primeiro Hipdlito, até onde a magreza dos fragmentos conservados nos per-
mite chegar. Alguns desses fragmentos sao reveladores de uma outra Fedra, em personalidade e
comportamento bastante diversa daquela que, na segunda versao, sofre em siléncio de um mal
que, dia a dia, a vai minando, que s6 a muita insisténcia da Ama consegue desvendar. A esta outra
rainha compete o papel passivo da encarnagao do sofrimento, digno no seu mutismo, disposto a

desconhecemos, tendo em conta o objetivo de Euripides de atenuar a ma impressdo causada pela sua primeira ver-
sdo, parece razoavel pensar que o intervalo de anos entre uma e outra produgdo nao seja muito extenso.

24 Séchan, 1967, p. 326. Na segunda versdo, Fedra mantinha-se, também neste desfecho, mais discreta, valendo-se
de uma carta para fazer a dentincia e retirando-se, pelo suicidio, antes de conhecer o resultado; continuava a haver
culpa e calnia, mas a reserva impunha-se como o principal trago da rainha.

11



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

manter-se até a morte, de um ser colhido entre os principios da dignidade e a firia de uma paixao
que ndo se compadece com preconceitos.

Pudor nao foi com certeza o principal ornamento da heroina do primeiro Hipdlito, nem um
prudente siléncio o escudo da sua virtude. Bem pelo contrario, o refugio que usa para justificar
um comportamento reprovavel é a palavra, argumentando em defesa de uma paixao culpada com
o poder inelutavel de Eros (fr. 430 Kannicht):

Tenho, para a ousadia e para a determina¢ao, um mestre,
nas dificuldades da vida o mais inventivo,
Eros, de entre todos os deuses o mais dificil de combater.

O desvio da lei e da etiqueta defende-o como o comportamento ajustado em momentos de crise
(fr. 433-434 Kannicht):

Por minha parte, afirmo que nao respeitar a lei
¢, em situagoes de emergéncia, mais do que uma necessidade.

A verdade é que o destino dos homens nao esta de acordo com a sua moderag¢ao ou piedade.

E pela ousadia e pelos rasgos de agdo
que tudo se obtém e se conquista.

Estas sao palavras que Barrett (1964, p. 18) e Webster (1967, p. 67) entendem oportunas, numa
cena em que a heroina abordaria, sem intermediarios, o enteado, decidida a seduzi-lo e a encora-
ja-lo com a aliciante do poder. Plutarco, Moralia 28a acrescenta ainda que, em defesa do seu amor
condenavel, a heroina de Hipélito Velado encontrava escusas no abandono do marido. Este espi-
rito combativo, pelo que tinha de indecoroso como justificagao para um adultério, e de revelador
de uma vingang¢a que comporta uma certa volapia,” foi corrigido, na segunda versao, pelo poeta
perante a surpresa escandalizada dos Atenienses.

E, portanto, de Afrodite, ofendida com a castidade obstinada de Hipdlito e com a sua devogio
exclusiva a deusa Artemis, que na segunda pega sobrevém, sobre uma Fedra inocente, uma paixao
que a deixa prostrada e obstinadamente silenciosa. Preocupada com a possivel revelagio de um
sentimento que a envergonha, apesar do juramento de Hipdlito de manter segredo, Fedra opta
por suicidar-se, ndo sem antes, com recurso a uma carta assassina, caluniar para além da morte,
junto do marido, o enteado. Nesta sequéncia de comportamentos ha uma espécie de manipulacao
habil do siléncio, se entendermos: como um primeiro siléncio, o mutismo de Fedra e o seu desejo
de manter secreta uma paixao culpada; como um segundo, o suicidio, que parece impor-lhe um
siléncio definitivo; mas, surpreendentemente, sobeja ainda uma espécie de meio siléncio, que se

25 Parece justificar-se assim o titulo da pega, Hipélito Velado, traduzindo a reacido do jovem, no que seria uma cena
central, surpreendido com a ousadia da madrasta. Taplin (1978, p. 75) sublinha o facto de, em Hipdlito Coroado,
ser Fedra (243-246) a retomar este gesto de Hipdlito, ocultando, por pudor, o rosto sob um véu, depois de, em deli-
rio, deixar entrever a paixdo devoradora que a consome. Para Taplin, esta é uma réplica deliberada, decidida por
Euripides, relativamente a sua primeira produgcéo.

12



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

prolonga para além da morte — apesar de silenciada pela forca, uma carta continua a dar voz a
uma vinganga, em que se concilia mutismo e palavra.

Reckford (1974, p. 310) imagina que a primeira parte do Hipdlito Velado seria, em termos ge-
rais, dedicada a caraterizagdo da mulher apaixonada e a ousadia que punha na consumacio dos
seus intentos: “Haveria um mondlogo, dirigido ao Coro, ou mais provavelmente um didlogo entre
Fedra e a Ama, que procurava dissuadi-la com argumentos convencionais de moralidade e senso
comum”. Inicialmente vacilante, Fedra iria progredindo para um arrojo inaudito, sem hesitar,
numa cena que a confrontava com Hipdlito, além da confissdo ao desejado amante, em culpar o
marido de abandono e indiferencga. Concluimos desta sugestao que, da carateriza¢ao fundamental
de Fedra, na sua primeira versao, fazia parte essencial o uso despudorado da retdrica, que ela ia
aperfeicoando de acordo com a necessidade.

Ebbott (2017, p. 111), por sua vez, confirma a simetria entre a primeira metade das duas pe¢as
com o argumento de que “os sentimentos de Fedra sdo o ponto de partida para a agao, e a forma
como ela atua em fungdo destes sentimentos determinara todos os acontecimentos seguintes”.
Mas, com a substitui¢do, quando se trata do segundo Hipdlito, da ousadia pelo recato e, em con-
comitancia, da retdrica pelo siléncio, a mudanga ¢é tao estrutural® que Euripides encarrega desde
logo Afrodite, no monoélogo de abertura, de a anunciar (38-40):

Desde entdo, lastimosa, ferida
pelo aguilhdo do amor, a infeliz vai morrendo
em siléncio. Ninguém em casa sabe do mal de que ela padece.

E as palavras da deusa sao expressivas, colocando em enjambement o elemento chave da sua in-
formagdo: “em siléncio” Das razoes que o motivam, Afrodite ndo deixa duvidas, ele é a expressao
de uma dor extrema e incompreensivel para aqueles que observam a rainha. Mas mais promete a
deusa ressentida (41-42):

Mas nio ¢é assim que este amor deve terminar.
Vou revelar o caso a Teseu e fazé-lo vir a luz do dia.

De alguma forma, por enquanto nao determinada, fica a promessa de que o siléncio ira romper-se
e a verdade sera proclamada ao marido ofendido.

Como ¢ frequente na estrutura tragica, o coro, no parodo, vira insistir e confirmar, no tom
lirico que lhe é proprio, algumas das informagdes antes adiantadas. Seguindo essa convengao,
o coro de mulheres de Trezena entoa a informacao que lhe chegou e solidariamente o preocupa
(129-140):

Chegou-me a noticia de que
a minha senhora,
esgotada no seu leito de dor, se mantém fechada

26 A problematica da palavra e do siléncio, suscitada pela abundéncia de vocabuldrio na peca em relagio a estes
motivos, ¢ uma matéria consensual nos seus multiplos comentadores.

13



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

em casa. Véus ligeiros
ensombram-lhe a loira cabeleira. (...)
Vitima de um mal secreto, ela suspira
por atingir o termo infeliz da morte.

Tal como Niobe, Fedra esconde por tras dos véus uma dor insuportavel, no seu caso isenta de
culpa - mas ainda assim escandalosa - porque ditada pela vontade divina, e incompreensivel
para todos os que a rodeiam.?”” O coro, certamente influenciado por convengdes a que o modelo
de Esquilo nio ¢ alheio, multiplica interrogagdes, sugerindo, como hipotéticas causas de tamanho
sofrimento, uma interferéncia divina, talvez ditada por alguma ofensa cometida, o abandono do
marido, ou alguma noticia funesta proveniente da Creta natal da senhora (141-150).

Esta criada a mobiliza¢ao da aten¢do do auditorio para a importancia que a dicotomia palavra
/ siléncio ira ter e a expectativa suficiente para tirar, da apari¢io de Fedra, o méximo de efeito. E
certo que a esposa de Teseu ira fazer ouvir os seus lamentos, que vitima de estranha enfermidade
apelara ao apoio de quem a cerca, que proferira, tomada de delirio,”® palavras incompreensiveis,
que “sem revelar nada, ira pela primeira vez pdr o seu desejo em palavras”.?’ Fala, portanto, faz
ouvir os sintomas do seu mal. Mas envergonhada das palavras proferidas (244) e levada ao esgo-
tamento pela depressdo que a vitima, recolhe-se de novo a penumbra dos véus™ e obstina-se em
manter siléncio sobre a causa de tanta aflicdo. “No seu caso, a escolha entre siléncio e palavra é
também uma escolha entre ponderagdo e paixdo”*' Uma esticomitia (271-283), entre a Ama e a
Corifeia, sublinha entdo o enigma de que o siléncio de Fedra enche o teatro. Mengdes ao mutismo
da rainha multiplicam-se - “ela ndo quer falar” (ov yap évvénew 0éhet, 271), “mantém um silén-
cio total” (mavta yap oryd tade, 273) -, servindo de preambulo a revelagao tardia e atribulada de
uma verdade inconfessavel, perante o ultimo apelo, desesperado, da Ama (297-299):

Vamos, porque te calas? Nao devias calar-te, minha filha,
devias era contrariar-me, se o que digo ndo esta certo,
ou, se o que digo esta certo, render-te aos meus argumentos.

A propria vira a dar a justificagao e esclarecer o significado do seu siléncio, ditado pela reserva e
pelo bom senso (392-397):

Desde que o amor me atingiu, tentei ver
a melhor maneira de o suportar. Comecei entdo

27 Goft afirma, ao comentar a leitura proposta por esta descri¢ao: “A dupla reclusdo de Fedra imposta pela casa e
pelo véu pode ser lida, paradoxalmente, como sinal da sua posi¢do correta como matrona modesta, esposa e mde,
mas ¢ também sintoma da doenga que a afeta, a par do siléncio e da falta de alimento” (1990, p. 5).

28 Goff comenta: “Na perda eroticamente sugestiva da capacidade de falar, Fedra encontra o compromisso entre
discurso e siléncio, ou seja, o delirio” (1990, p. 7).

29 Knox, 1958, p. 314.

30 Goff (1990, p. 7) vé no uso do véu uma tentativa de corrigir desvios de comportamento e de linguagem. Taplin
sublinha como “o véu que oculta a vergonha de Fedra, estabelece provavelmente um contraste deliberado com a
pega anterior de Euripides, o Hipdlito velado, em que era apenas Hipolito quem resistia a paixdo” (1978, p. 70).

31 Knox, 1958, p. 314.

14



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

desta forma, por calar e esconder o meu mal.

Porque na lingua néo se pode confiar, ela que, a superficie,
sabe aconselhar nas preocupag¢des humanas,

em si mesma ¢é causa dos piores dissabores.

Comenta, a propdsito, Ebbott:** “No caso de Fedra, o siléncio significa guardar o sofrimento para

si propria; quebrar o siléncio é o inicio de tragicos acontecimentos” (2017, p. 114).

E eis que, finalmente, o mutismo de Fedra se quebra, ndo porque os argumentos da Ama e a
preocupacdo das mulheres a isso a tenham pressionado, mas simplesmente, porque de modo in-
voluntario, o nome de Hipdlito é pronunciado pela Ama, como o concorrente aos interesses dos
filhos de Fedra, caso a mae, rendida a morte, desista de os defender. O filho da Amazona é entao,
de alguma forma, feito presente, para que Fedra, a distancia, “lhe” confesse o seu amor, ao revela-
-lo a quem se encarregara de lho transmitir, a Ama. Apesar de nunca dirigir a palavra a Hipdlito,
tdo pouco Fedra mantém o seu amor oculto. Num discurso agora racional, ela revela os seus sen-
timentos, talvez na esperanca de deixar manifesta a sua suprema preocupagdo com a honra e o
bom nome, mesmo quando esta em causa um adultério incestuoso (403-404). Mas a passagem de
Fedra do siléncio a palavra é verdadeiramente a sua sentenca de morte, o ponto de partida para a
vertigem de acontecimentos que vao ser o seu fim.

A quem, das palavras de Afrodite no mondlogo de abertura, possa ter inferido que em algum
momento Fedra deixaria o siléncio para assumir de viva voz essa revelagdo perante o marido, ou
que o proprio Hipdlito, vinculado a um juramento de segredo, romperia o compromisso, Euripi-
des reservava uma surpresa. O siléncio seria rompido pela propria Fedra, para além do mutismo
petrificador da morte, através de uma carta;* “a sua mensagem impessoal, indireta e imutavel é
tipica da falta de uma comunicagéo correta em Hipdlito”** No seu regresso, Teseu é confrontado
com uma imagem verdadeira — a do cadaver da esposa —, acompanhada de uma legenda falsa que
uma tabuinha lhe transmite. Ao abri-la, a verdade que o siléncio da morte oculta é atropelada pela
mentira que as palavras escritas proclamam. A discussao instala-se entre pai e filho, numa ten-
tativa de desvendar a verdade subjacente ao quadro, em que o pai acredita e que o filho contesta.
Vinculado por um juramento de siléncio, Hipdlito fica impotente para se defender. Impenetravel
e enigmatico, o cadaver de Fedra participa e apoia, de alguma forma, a vitéria da caltnia.

32 Ebbott poe ainda em contraste o jogo de fala e siléncio de Fedra e de Hipdlito, acrescentando a propdsito deste
ultimo: “Hipolito tem a oportunidade de dizer a verdade sobre o que ouviu, mas escolhe ficar em siléncio, assim
prolongando esses mesmos acontecimentos tragicos” No seu caso, dignidade significa respeito pela palavra dada.

33 Muito se tem discutido sobre a motivagdo de Fedra para esta dentincia caluniosa. Entre as possibilidades adian-
tadas, a sugestdo de Barrett (1964, pp. 14-15) parece ajustada: por um lado temor do que Hipolito, apesar do seu
compromisso de siléncio, pudesse vir a dizer e da repercussio que essa denuncia pudesse vir a ter sobre a sua me-
moria e o destino dos filhos; e, por outro, a ira nela causada pela forma como o jovem tinha recusado o seu amor.
Sob um outro ponto de vista — o da articulagdo entre siléncio e comunicagdo na pega — Segal faz uma interessante
observagdo: “Passamos da rejeicdo da comunicag¢do no desejo silencioso de Fedra nas cenas de abertura para e
determinagio e concretizagio da linguagem através das tabuinhas que emitem uma voz silenciosa, quando a men-
sagem de desejo é falsamente deslocada dela para Hipdlito e vocalizada por Teseu” (1993, p. 91).

34 Taplin, 1978, p. 71. Barrett (1964, pp. 11-12) admite que, no primeiro Hipdlito, Fedra, ainda viva, assumiria de
viva voz a calunia contra o filho de Teseu, adiando o suicidio para depois da condenagdo e morte de Hipolito. Esta
divergéncia, a ter existido, ¢ mais um contributo para a valorizagao e especulagio sobre os recursos do siléncio na
segunda peca.

15



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...
Maria de Fatima Silva

4. CONCLUSOES

Afirma Taplin no capitulo do seu volume Greek tragedy in action que intitulou “Tableaux, noises
and silences”™: “Os ruidos e os siléncios parecem constituir um par: mas em termos de técnica
teatral sdo muito diferentes, uma vez que um é habitualmente momentaneo e o outro se pro-
longa. Os tableaux tém algo em comum com ambos, dado que, como o siléncio, petrificam um
estado emocional numa imobilidade expressiva, e como o ruido se iniciam de repente com um
impacto notavel” (1978, p. 75). Na reflexdo que temos vindo a fazer, a dicotomia que prevalece
¢ entre palavra e siléncio, em que se pode estabelecer algum reequilibrio de dimensao; a palavra
ndo ocupa menos espago do que o siléncio. Como também em termos de expressividade, os dois
disputam um mesmo terreno. Talvez a principal carateristica a diferencia-los seja a oportunidade;
se a palavra ¢ indispensavel na estrutura dramatica em geral, o siléncio ¢é restrito no uso, o que lhe
confere particular visibilidade. E, quando se instala, é totalmente absorvente de toda a expressao
dramatica. A a¢do passa a depender da nao-palavra, a aten¢ao, dentro e fora de cena, concentra-se
no enigma que nela esta latente.

Enigma esse que comporta uma enorme carga emocional, justificada pelos mais variados es-
timulos e sempre por sentimentos exaltados. Se optamos por abordar situa¢ées em que sdo mu-
lheres as protagonistas dos siléncios, tal nao significa que a mesma reagdo se nao estenda aos seus
parceiros masculinos. A restricdo ao feminino, porém, acarretou uma consequéncia, a de assestar
o foco em situagdes de natureza mais domeéstica e pessoal. Jovens e mulheres adultas experimen-
tam, na concretizagao do trajeto de vida que a convencao social lhe impds, fases de grande tensao
e sofrimento, em que de alguma forma afei¢des conjugais e maternais estao envolvidas. As tensdes
sao, portanto, exacerbadas, dada a estreiteza do espaco social e intimo em que decorrem as crises
que as afetam. Tudo concorre, neste aspeto, para uma interac¢ao forte com o anfiteatro: a uma
inevitavel mobilizagao que o siléncio desperta em cada um dos espectadores, as suas causas, que
pouco a pouco se vao revelando, sdo afinal experiéncias de vida partilhadas, com que cada um,
no anfiteatro, se identifica. Atingem, portanto, o pleno na fun¢ao que, desde Aristételes, ao teatro
tragico foi atribuida: a de despertar terror e piedade.

REFERENCIAS

Alberto, P. (2007). Ovidio. Metamorfoses. Lisboa: Cotovia.

Assaél, J. (2016). The degree of Orphic initiation in Euripides’ Alcestis”. En Montanari, Rengakos (Eds.),
Trends in classics (pp. 144-182). Berlin: De Gruyter.

Barrett, W. S. (1964). Euripides. Hippolytos. Oxford: Clarendon Press.
Betts, G. G. (1965). The silence of Alcestis. Mnemosyne, 18.2, 181-182.

Blok, J. H. (2001). Virtual voices. Toward a choreography of women’s speech in Classical Athens. En
Lardinois, A., McClure, L. (Eds.), Making silence speak: Women’s voices in Greek literature and
society (pp. 95-116). Princeton and Oxford: University Press.

Buxton, R. (1987). Le voile et le silence dans Alceste. CGITA, 3, 167-178.

Crepaldi, C. L. (2016). Os fragmentos de Andrémeda de Euripides. Salvador: Estudos Linguisticos e
Literarios, n° especial 55: 356-373.

16



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...

Maria de Fatima Silva

Cristébal, V. (1989). Perseo y Andrémeda: versiones antiguas y modernas. Cuadernos de Filologia
Clasica, 23, 51-96.

Dunn, E (2020). Affective attachments in some late tragedies of Euripides. En Markantonatos, A. (Ed.),
Brill's Companion to Euripides (pp. 947-965). Leiden, Boston: Brill.

Ebbott, M. (2017). Hippolytus. En McClure, L. (Ed.), A companion to Euripides (pp. 107-121). Oxford:
Blackwell.

Fitton Brown, A. D. (1954). Niobe. Classical Quarterly n. s. 4: 175-180.
Foley, H. (2001). Female acts in Greek tragedy. Princeton and Oxford: Princeton University Press.

Gibert, J. (1999-2000). Falling in love with Euripides (“Andromeda”). Illinois Classical Studies, 24-25,
75-91.

Goft, B. E. (1990). The noose of words. Readings of desire, violence & language in Euripides’ Hippolytos.
Cambridge: University Press.

Halleran, M. R. (1988). Text and ceremony at the close of Euripides’ Alcestis. Eranos, 86, 123-129.
Halleran, M. R. (2001). Euripides. Hippolytus. Indianapolis, Cambridge: Focus Classical Library.
Henbest, M. L. (1972). Niobe, all tears .... Classical Bulletin, 49.1, 1-3.

Kannicht, R. (2004). Tragicorum Graecorum Fragmenta.V. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Knox, B. (1958). The Hippolytos of Euripides. Yale Classical Studies, 13, 3-31.

Kovacs, D. (1987). The heroic muse. Baltimore and London: The John Hopkins University Press.

Longo, O. (1989). Ippolito e Fedra fra parola e silenzio. Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 32.2, 47-
66.

Markantonatos, A. (2013). Euripides’ Alcestis. Narrative, myth and religion. Berlin: De Gruyter.
Minadeo, R. (1994). Speech, silence and ethics in the Hippolytus. Dioniso, 64, 55-62.
Nielsen, R. M. (1976). Alcestis: A paradox in dying. Ramus, 5, 92-102.

Pickard-Cambridge, A. W. (1936). The Niobe of Aeschylus. En Greek poetry and life (pp. 106-120).
Oxford: University Press.

Radt, S. (1985). Tragicorum Graecorum Fragmenta. I11. Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht.

Reckford, K. (1974). Phaedra and Pasiphae: The pull backward. Transactions of the American
Philological Association, 104, 307-328.

Romilly, J. (1961). Lévolution du pathétique d’Eschyle a Euripide. Paris: PUE.

Séchan, L. (1967). Etudes sur la tragédie grecque dans ses rapports avec la céramique. Paris: H.
Champion.

Segal, Ch. (1993). Euripides and the poetics of sorrow. Art, gender and commemoration in Alcestis,
Hippolytus, and Hecuba. Durham and London: Duke University Press.

Silva, M. E (1997). Critica do Teatro na Comédia Antiga (2* edigdo). Lisboa: JNICT/Gulbenkian.
Taplin, O. (1972). Aeschylean silences and silences in Aeschylus. Harvard Studies in Philology, 76, 57-97.

Taplin, O. (1977). The stagecraft of Aeschylus. The dramatic use of exits and entrances in Greek tragedy.
Oxford: Clarendon Press.

17



ISSN 1853-6034
RETOR15 (2), pp. 2-18 (julio-diciembre, 2025)
http://doi.org/10.61146/retorvi5.n2.262

Siléncios no femininoMultiplicidades de sentido na...

Maria de Fatima Silva

Taplin, O. (1978). Greek tragedy in action. Berkeley and Los Angeles: University of California Press.
Trammell, E. P. (1941). The mute Alcestis. Classical Journal, 37.3, 144-150.

Webster, T. B. L. (1965). The Andromeda of Euripides. Bulletin of the Institute of Classical Studies, 12.1,
29-33.

Webster, T. B. L. (1967). The tragedies of Euripides. London: Methuen.

Wilson, J. R. (ed.) (1968). Twentieth century interpretations of Euripides’ Alcestis. Englewood Cliffs:
Prentice-Hall.

Winniczuk, L. (1972). 1l silenzio come elemento teatrale. En Studi Classici in onore di Q. Cataudella. 11
(pp- 105-135). Catania. Universita di Catania, Facolta di Lettere e Filosofia.

Wright, M. (2019). The lost plays of Greek Tragedy. 1I. Aeschylus, Sophocles and Euripides. London:
Bloomsbury Academic.

18



	Silêncios no feminino Multiplicidades de sentido na tragédia grega 

